BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Tasawuf, sebagai disiplin ilmu dalam Islam seperti yang kita kenal
sekarang, berkembang dari perjalanan waktu ke waktu dengan begitu signifikan.
Pada masa awal perkembangan Islam, Praktik-praktik tasawuf masih dalam tahap
yang sederhana, belum memiliki konsep yang matang dan belum ter institusi seperti
sekarang, bahkan istilah tasawuf pada masa awal Islam, belum dikenal oleh umat
Islam itu sendiri.!

Bibit-bibit tasawuf muncul dalam kehidupan Rasulullah sendiri, dengan
status yang beliau sandang, yaitu seorang nabi dan Rasul, bahkan juga sebagai
sosok pemimpin dari ribuan pengikut, namun beliau hidup begitu sederhana.
Kehidupan sederhana ini kemudian diikuti oleh para sahabatnya yang menjauhi
kehidupan yang berlimpah harta.? Bahkan ada sebagian sahabat beliau yang disebut
sebagai Ahl al-Shuffah, di mana kehidupan mereka hanya dihabiskan dengan

beribadah dan tinggal di serambi mesjid Nabawi.3

Kehidupan penuh dengan kesederhanaan banyak diikuti dan dipraktikkan
oleh para sahabat bahkan para penerus mereka dari kalangan tabiin, hingga

memasuki akhir abad ke-2 H, di mana term tasawuf mulai dikenal.* Tokoh-tokoh

! Taufiqur Rahman, “Sejarah Perkembangan Tasawuf,” Asy-Syariah 5, no. 1 (2019): 61.

2 Siti Yuniani, “Zuhud Hasan al-Basri (Kajian Historis Kehidupan Sufi),” Serambi
Tarbawi : Jurnal Pemikiran, Riset dan Pengembangan Pendidikan Islam 3, no. 1 (2015): 58.

3 Abdul Wahab Syakhrani, “Sejarah Munculnya Tasawuf,” Cross-border 6, no. 1 (2023):
44,

4 Suherman, “Perkembangan Tasawuf dan Kontribusinya di Indoneisa,” Jurnal llmiah
Research Sains 5, no. 1 (2019): 2.



terkenal seperti Hasan al-Bashri dengan kehidupannya yang penuh dengan sifat
asketisme® dan Rabi’ah al-Adawiyah dengan ajaran mahabbah-nya,® sering

dianggap sebagai pencetus ajaran tasawuf.’

Pada abad ke-3 H, tasawuf yang pada periode sebelumnya merupakan
bentuk praktik kehidupan asketisme individual, mulai bertransformasi menjadi
sebuah disiplin ilmu yang terstruktur.® Penggunaan istilah sufi untuk menyebut
mereka yang hidup dalam asketisme mulai banyak dilakukan. Menggantikan istilah
zahid, yang sebelumnya mereka sering disebut demikian. Diskusi-diskusi keilmuan
terkait pembersihan jiwa dan jalan-jalan yang harus ditempuh bagi seorang yang
berkeinginan kuat akan Tuhannya mulai berkembang di antara kaum sufi. Tokoh-
tokoh terkenal yang muncul pada masa ini seperti al-Muhasibi, abu Yazid al-
Busthomi, dan Junaid al-Baghdadi merupakan nama-nama yang memiliki pengaruh

yang besar terhadap perkembangan tasawuf pada masa-masa selanjutnya.’

Tasawuf yang mulai terbentuk secara konseptual pada abad ke-3 H,
merupakan tahap penyempurnaan untuk naik ke tahap selanjutnya, di mana tasawuf
memasuki dikursus baru dengan berhadapannya masyarakat muslim saat itu dengan
berbagai kebudayaan yang baru mereka temui, seperti kebudayaan India, Persia,

dan Yunani. Pada abad ke-3 H, diskusi mengenai konsep-konsep spiritual seperti

3 Hidayatullah dan Fikri Nur Hidayat, “Tokoh Pembaharuan Hasan al-Bashri dan
Pengaruhnya Pada Saat Ini,” Spektra 6, no. 1 (2024): 156.

¢ Kamaruddin Mustamin, “Konsep Mahabbah Rabi’ah al-Adawiyah,” Farabi : Jurnal
Pemikian Konstruktif Bidang Filsafat dan dakwah 17, no. 1 (2020): 69.

7 Yuniani, “Zuhud Hasan al-Basri (Kajian Historis Kehidupan Sufi),” 60.

8 Lusinta Rehna Ginting dan Mely Nadia, “Pembentukan dan Perkembangan Tasawuf
Falsafi,” Jurnal Bilgolam Pendidikan Islam 2, no. 1 (2021): 56.a

9 Zuherni AB, “Sejarah Perkembangan Tasawuf,” Jurnal Substantika 13, no. 2 (2011):
250.



fana, baga’ dan ittihdd sudah mulai diperbincangkan dengan kemunculan tokoh-
tokoh penting seperti al-Hallaj di Iran. Pada abad ini, di mana tasawuf tidak hanya
menyentuh aspek spiritual individu namun juga mulai terbentuknya konsep-konsep
teologis yang lebih kompleks dan mendalam, menjadikannya sebagai fase

transformatif dalam sejarah tasawuf.!”

Selama berabad-abad, tasawuf terus bergerak mengikuti arus zaman,
meskipun memiliki perbendaharaan keilmuan yang begitu luas, namun tidak
menjadikannya sebagai keilmuan yang sudah final dan baku sehingga tidak ada lagi
menyisakan ruang untuk berkembang, sebaliknya tasawuf begitu dinamis, seperti
yang terlihat dalam perkembangannya pada abad pertama hingga tiga hijriah, di
mana tasawuf mengalami perubahan yang dari awalnya sekedar kehidupan

asketisme menjadi disiplin ilmu yang memiliki term-termnya tersendiri. !

Pada masa-masa sebelumnya, tasawuf telah membuktikan ketahanannya
menghadapi arus zaman selama berabad-abad. Namun, bukan berarti ia tidak
mengalami guncangan yang kuat. Pada era kontemporer, tantangan yang dihadapi
tasawuf semakin kompleks. Kemudahan akses informasi dan globalisasi telah
membuka pintu bagi seluruh lapisan masyarakat untuk mengakses dan
menyebarkan sumber-sumber keislaman secara masif. Hal ini menciptakan
dinamika baru yang tidak hanya memengaruhi cara pandang masyarakat terhadap

tasawuf, tetapi juga menguji ketahanan nilai-nilai spiritual yang menjadi inti ajaran

10 Abrar M. Dawud Faza, “Tasawuf Falasafi,” al-Hikmah : Jurnal Theosofi dan
Peradaban Islam 1, no. 1 (2019): 60.
' Muhamad Basyrul Muvid, Tasawuf Kontemporer (Jakarta; Amzah, 2020), 72.



tasawuf. Meskipun demikian, tasawuf dapat terus bertahan karena ia memiliki akar

yang kuat dalam tradisi keislaman dan terus beradaptasi dengan perubahan zaman.!?

Salah satu pilar ter kokoh yang menjaga eksistensi tasawuf adalah pondok
pesantren. Sebagai lembaga pendidikan Islam yang identik dengan nilai-nilai
tasawuf,'® dan melalui metode pembelajaran seperti sorogan, bandongan, praktik
zikir, penggunaan kitab-kitab tasawuf klasik, serta prinsip-prinsip pendidikan
pesantren yang khas tasawuf, seperti theocentric (berpusat pada Tuhan),,
pengabdian, kearifan, kesederhanaan, kebersamaan, dan pentingnya mendapat restu
kiai menjadi fondasi yang menjaga keutuhan ajaran tasawuf pada pondok

pesantren.'t

Namun, di tengah arus globalisasi dan modernisasi yang semakin deras,
pertanyaan mendasar muncul, apakah tasawuf di pondok pesantren masih mampu
bersaing dan relevan dengan arus globalisasi dan modernisasi yang semakin deras,
sehingga ia terus digunakan, atau apakah tasawuf memang sudah tidak mampu
untuk bertahan dalam arus zaman, sehingga menjadi tidak relevan lagi untuk

diajarkan.

Sebelum memberikan jawaban yang jelas, perlu kiranya untuk membahas
lembaga pendidikan Islam itu sendiri. Sebagaimana perkembangan tasawuf,

lembaga pendidikan Islam pada mulanya begitu sederhana, berawal majelis

12 Ghulam Falach dan Rhidatullah Assya’bani, “Peran Tasawuf di Era Masyakat Modern:
Peluang dan Tantangan,” Refleksi; Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam 12, no. 2 (2022): 192.

13 Nurcholish Madjid, Bilik-bilik Pesantren Sebuah Potret Perjalanan (Jakarta;
Paramadina, 1997), 55.

4 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta; INIS, 1994), 62.



Rasulullah dan sahabat, hingga menjadi sebuah Universitas yang besar dan

bermartabat.!’

Dalam perkembangannya, ada berbagai macam model lembaga pendidikan
dalam dunia Islam, dari yang tradisional hingga modern. Pesantren adalah lembaga
pendidikan Islam yang khas Indonesia. Pesantren pada awalnya menekankan
kepada pendidikan yang bersifat tradisional, namun pada perkembangannya
pesantren menggabungkan pendidikan formal dan informal, namun tetap
menekankan pada pembelajaran agama dan akhlak. Menurut Nurcholis Madjid, jika
Indonesia tidak dijajah oleh belanda, maka pondok pesantren akan menjadi ciri khas

pendidikan Islam Indonesia hingga saat ini.!®

Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam, bukan hanya
berfungsi sebagai pengembangan keilmuan ajaran Islam, tetapi pendidikan pada
pondok pesantren juga bertujuan dalam membentuk karakter santri yang ada
didalam-Nya, menjadi berbudi luhur dan berkarakter kuat. Pokok utama dalam
pendidikan pesantren ialah mengembangkan pribadi berjiwa Islami yang beriman
kepada Allah, berakhlak mulia, serta bermanfaat dan menjadi pelayan kepada

masyarakat.!”

Pengajaran pada pondok pesantren juga di integrasikan melalui kegiatan

sehari-hari seperti kebersamaan dalam belajar, beribadah, dan berinteraksi bersama

15 Amalia Gultom dkk., “Perkembangan Pendidikan Islam Pada Masa Khulafaur
Rasyidin,” Edu-Riligia: Jurnal Kajian Pendidikan Islam dan Keagamaan 6, no. 2 (2022): 170.

16 Abd Rahman dan Abdul Halim, “Tasawuf di Pesantren (Kajian Terhadap Pemikiran
Tasawuf al-Ghazali),” JPIK 2, no. 1 (2019): 44.

17 Tatang Hidayat dkk., “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam di
Indonesia,” Ta dib.: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 2 (2018): 467.



dengan guru, yang semua hal tersebut merupakan rancangan dalam membentuk
karakter dan perilaku yang baik. Dengan demikian, pondok pesantren merupakan
salah satu pilar penting dalam mencetak generasi muda yang berbudi pekerti yang

luhur.'®

Pondok Pesantren sebagai lembaga pendidikan, sudah berdiri sejak lama,
dan sering dikaitkan dengan pola pemikiran ulama salaf, dengan berbagai
pembahasan keilmuan klasik, seperti tauhid, figh dan tasawuf, dengan tujuan agar
para santri yang menimba ilmu pada pondok pesantren menjadi manusia yang
tafaqquh fi al-din.”* Namun, bahkan pada pondok pesantren yang dikenal sebagai
lokus ajaran salaf, di hadapan perkembangan zaman, pondok pesantren dituntut
adanya perubahan dalam desain pembelajaran pondok pesantren. Menitik beratkan
pada nilai-nilai ajaran Islam, merupakan inti dari pesantren yang tidak akan
berubah, tetapi metode dan model pembelajaran setiap pesantren memiliki
perbedaan. Semua pesantren mengajarkan tentang pentingnya akhlak yang baik
dalam kehidupan sehari-hari. Namun, tidak semua pesantren mengajarkan akhlak-

akhlak terpuji tersebut dengan berlandaskan kepada nilai-nilai dasar tasawuf.

Terdapat perbedaan antara akhlak Islami dengan akhlak tasawuf. Akhlak
Islami ialah perilaku, adab, dan moralitas yang mengatur manusia baik secara lahir
maupun batin berdasarkan nilai-nilai Islam yang memiliki sumber utama al-Qor’an

dan Hadits, di mana semua orang yang menganut ajaran Islam menerima dengan

'8 Muhammad Hendra Firmansyah, “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga
Pembentuk Akhlak,” Sirajuddin: Jurnal Penelitian dan Kajian Islam 1, no. 1 (2021): 15.

19 Zainal Arifin, “Budaya Pesantren dalam Membangun Karakter Santri,” al-Qodiri :
Jurnal Pendidikan, Sosial dan Keagamaan 6, no. 1 (2016): 7.



lapang dada apa yang sudah diterangkan,?® sementara itu Akhlak Tasawufialah ilmu
yang mempelajari hal-hal yang berkaitan dengan kebaikan dan keburukan jiwa dan
cara pembersihannya dan pendekatan diri kepada Allah melalui jalan spiritual yang
biasanya sudah dirumuskan secara sistematis, dengan tujuan akhir ialah mengenal
Allah. Tasawuf adalah sebuah cabang keilmuan Islam, yang memiliki term-termnya
tersendiri dalam menjelaskan dan mempraktikkan ajarannya, yang seringnya akan
menimbulkan perdebatan antar ulama Islam itu sendiri. Meskipun tasawuf pada
dasarnya ialah pembelajaran akhlak, namun tidak semua orang dalam Islam bisa

menerima ajaran tasawuf.?!

Dalam perkembangan zaman pondok pesantren terbagi menjadi beberapa
jenis, seperti salafiyah, khalafiyah dan komprehensif. Pembagian jenis ini
menunjukkan perbedaan dalam orientasi pembelajarannya. Pada pondok pesantren
khalafiyah sebagai contoh, dari segi sistem pengajaran, interaksi dalam lingkungan
pondok, pengelolaan, kepemimpinan, orientasi dan sebagainya, ajaran akhlak
Islami akan dapat dilihat dengan jelas. Namun, ajaran dan pengajaran kitab-kitab
klasik terutama tasawuf tidak lagi ditonjolkan, bahkan pada sebagian pondok

pesantren tidak menggunakan tasawuf sebagai bahan ajarnya.?

Hal ini menjadi menarik, jika dikaitkan dengan masyarakat Banjar, di mana
tasawuf bukanlah hal yang asing. Ia telah masuk dan berkembang dengan baik di

tengah-tengah masyarakat, menjadi bagian tak terpisahkan hingga sekarang dari

20 Zulkifli dan Jamaluddin, Akhlak Tasawuf Jalan Lurus Menyucikan Diri (Yogyakarta;
Kalimedia, 2018), 5.

2! Zulkifli dan Jamaluddin, Akhlak Tasawuf Jalan Lurus Menyucikan Diri, 39.

22 Imam Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentuk Karakter,” al-
Tazkiyyah ; Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2017): 89.



kehidupan spiritual masyarakat.?* Salah satu bukti kuat pengaruh tasawuf di Banjar
adalah kuatnya ajaran tasawuf falsafi yang dibawa oleh Syekh Muhammad Nafis
al-Banjari, seorang ulama besar asal Kalimantan Selatan.?* Selain itu, para ulama
banjar banyak mengajarkan secara langsung kitab-kitab tasawuf Ghazalian atau
mengutip dan menerjemahkan karya-karya mereka, untuk diajarkan ulang kepada

masyarakat luas.?

Tarekat-tarekat sufi juga banyak berkembang di masyarakat Banjar, seperti
Tarekat Nagsyabandiyah wa Qadiriah, Tijaniah, Alawiyah, dan Sammdniyah. Hal
ini menunjukkan bahwa tasawuf telah mengakar kuat dalam kehidupan keagamaan
masyarakat Banjar, sehingga tasawuf bukan sekedar pengetahuan teoritis, namun

juga menjadi sebuah wadah untuk mengekspresikan keberagamaan mereka.?

Selain tasawuf yang bersumber dari ajaran Islam klasik, masyarakat Banjar
juga mengenal Ilmu Sabuku, sebuah ajaran tasawuf sempalan yang unik. Ilmu
Sabuku merupakan perpaduan antara tasawuf falsafi, budaya lokal Banjar, dan
pemikiran manusia.?’” Ajaran ini menciptakan konsep spiritual yang khas, meskipun
tidak sepenuhnya sejalan dengan ajaran tasawuf yang murni. /lmu Sabuku menjadi
bukti bahwa tasawuf di Banjar tidak hanya bersifat statis, tetapi juga dinamis,

mampu beradaptasi dengan budaya dan pemikiran lokal.

23 Wardatun Nadhiroh dkk., “Khazanah Pemikiran Tasawuf di Kalimantan Selatan (Studi
Bibliografi),” LP2M IAIN Antasari, 2015, 8.

24 Irfan Noor, “Visi Spritual Masyarakat Banjar,” al-Banjari 12, no. 2 (2013): 162.

25 Asmaran As dkk., “Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan guru di Kalimantan Selatan,” A/
Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan 16, no. 2 (2022): 519.

26 Asmaran As dkk., “Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan guru di Kalimantan Selatan,” 523.

27 Ahmad, Ilmu Sabuku di Kalangan Orang Banjar (Banjarmasin; Antasari Press, 2023),
145.



Tasawuf dengan demikian telah menjadi bagian penting dari identitas
keagamaan masyarakat Banjar. la tidak hanya bertahan, tetapi juga berkembang
melalui berbagai bentuk, baik yang bersumber dari ajaran Islam klasik maupun
yang dipengaruhi oleh budaya dan pemikiran lokal. Hal ini menunjukkan bahwa
tasawuf di Banjar memiliki daya tarik dan relevansi yang kuat, meskipun terus

menghadapi tantangan zaman.?8

Kalimantan Selatan, sebagai salah satu daerah di Indonesia dengan jumlah
penduduknya mayoritas memeluk ajaran Islam,* dan pengaruh ajaran tasawuf yang
kental, menemukan pondok pesantren bukanlah hal yang sulit dilakukan. Ada
banyak pondok pesantren yang didirikan di tanah banjar tersebut, sebagiannya
memiliki sejarah yang panjang dalam menyebarkan ajaran Islam, sebagian lainnya

ada yang baru didirikan.

Melihat kenyataan ini menjadi hal yang menarik untuk dilirik bagaimana
perkembangan tasawuf pada pondok pesantren di tanah Banjar. Dengan berbagai
macam model pondok pesantren yang ada sekarang ini, tidak semuanya
mengajarkan tasawuf secara komprehensif, ada sekedar pengajaran kitab-kitab
tasawuf, amaliah tertentu, atau sekedar diselipkan dalam pelajaran-pelajaran

lainnya oleh guru yang mengajar,’® kemudian bagaimana tasawuf dijaga dan

28 Asmaran As. dkk., “Ajaran Mengenal Diri (Studi Naskah Tasawuf yang Berkembang di
Kalimantan Selatan),” Tashwir 3, no. 6 (2015): 152.

29 Abdul Wahab Syakhrani, “Islam Sebagai Agama dan Islam Sebagai Budaya Dalam
Masyarakat Banjar,” Mushaf Journal : Jurnal llmu al-Qor’an dan Hadits 2, no. 3 (2022): 273.

30 M. Ikhsanudin dkk., “The Typology of Pesantren’s Islamic Thoughts in Java,” Jurnal
Pendidikan Islam (2022) 11, no. 2 (t.t.).



diteruskan kepada para santri, adalah hal-hal yang menarik untuk dikaji lebih

dalam.

Pada Kalimantan selatan, kajian tasawuf yang menyasar pada pondok
pesantren masih sangat jarang, padahal tasawuf dan pesantren adalah dua hal yang
tidak bisa dipisahkan pada masyarakat banjar dalam sejarahnya.’! Hal ini tentunya
menjadi penting untuk dilakukan kajian ilmiah untuk melihat dan mengetahui
sejauh mana ajaran tasawuf ada pada sebuah pondok pesantren, dan ke arah mana

eksistensi tasawuf pada pondok pesantren tersebut berorientasi.

Setiap daerah di Kalimantan Selatan memiliki keunikannya
keberagamaannya tersendiri dalam konteks sosial, budaya dan sejarah, termasuk
keagamaannya. Untuk menghindari dari kurang dalamnya hasil penelitian, penulis
membatasi daerah penelitian berupa pondok pesantren-pondok pesantren yang
berada di kawasan kota Banjarmasin. Memfokuskan pada satu kota, memberikan
peneliti ruang untuk peneliti dalam memahami secara mendalam kekhasan pondok

pesantren-pondok pesantren tersebut.

Pemilihan kota Banjarmasin sebagai ruang lingkup penelitian memiliki
alasan yang kuat dan multidimensional. Pertama, secara historis, Banjarmasin telah
menjadi pusat perdagangan sejak era kesultanan Banjar, menjadikannya kota
kosmopolitan yang terbuka terhadap interaksi budaya, ekonomi, dan pemikiran. Hal

ini turut membentuk karakteristik unik masyarakat Banjarmasin lebih

31 Tan Chalmers, “The Islamization of Southern Kalimantan: Sufi Spiritualism, Ethnic
Identity, Political Activism,” Studia Islamika 14, no. 2 (2007): 371.

10



terbuka* Kedua, Banjarmasin menjadi pusat pendidikan tinggi dengan keberadaan
perguruan tinggi umum dan Islam ternama seperti Universitas Lambung Mangkurat
(UNLAM), Universitas Islam Kalimantan (UNISKA), dan UIN Antasari. Institusi-
institusi ini tidak hanya menjadi pusat intelektual, tetapi juga memengaruhi
dinamika keberagamaan masyarakat melalui integrasi studi agama dengan

pendekatan modern dan moderat.>?

Berbeda dengan daerah lain di Kalimantan Selatan. Sebagai contoh, di Kota
Martapura—yang hanya berjarak 40 km dari Banjarmasin—masyarakatnya
cenderung lebih konservatif dan tradisional. Martapura dikenal sebagai "Kota
Serambi Mekkah" karena kuatnya pengaruh ulama dan tradisi keagamaan berbasis
pesantren. Pesantren tertua seperti Darussalam, yang berdiri sejak 1934, menjadi
simbol keteguhan nilai-nilai Islam tradisional di sana. Istilah kaum tuha (kelompok
tua) sering disematkan kepada ulama-ulama Martapura yang memegang teguh

pemahaman agama berbasis kitab kuning dan khazanah keilmuan klasik.34

Sementara itu, Marabahan sebagai daerah yang didiami bukan hanya oleh
suku Banjar namun juga suku Dayak Bakumpai, identik dengan pembelajaran
tasawuf mistis, terutama pada akhir abad ke-18 hingga pertengahan abad ke-20, di
mana tarekat memasuki masa keemasannya dalam bidang tarekat menjadikan kota

ini sebagai salah satu pusat utama praktik tasawuf di Kalimantan Selatan dan

32 Ramli Nawawi dkk., Sejarah Kota Banjarmasin (Jakarta; Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan, 1986), 13.

33 Mu’allimah Rodhiyana, “Pendidikan dan Perubahan Sosial,” Spektra: Jurnal Ilmu-Ilmu
Sosial 6, no. 1 (2024): 101.

34 Noorhaidi Hasan, “Islam In Provincial Indonesia: Middle Class, Lifestyle, And
Democracy,” al-Jami’ah 49, no. 1 (2011): 148.

11



Tengah. Reputasinya didukung oleh tokoh-tokoh tarekat seperti Datu Haji
Muhammad Djafri anak Syekh Abdushamad Bakumpai, yang dikenal dengan
karamahnya, serta tradisi mistis yang diwariskan secara turun-temurun. Bahkan ada
ungkapan pada masyarakat bahwa jika ingin mendalami ilmu batin maka
Marabahan sebagai tujuan utama, jika ingin belajar ilmu Zhahir maka Martapura

lebih utama.?’

Dengan demikian, pemilihan Banjarmasin sebagai lokus penelitian tidak
hanya didasarkan pada posisinya sebagai kota metropolitan, tetapi juga untuk
mengkaji kontras antara modernitas di Banjarmasin, konservatisme di Martapura,
Marabahan dengan mistisnya dan kearifan lokalnya di Hulu Sungai. Semuanya
merepresentasikan spektrum keberagamaan yang beragam di Kalimantan Selatan,
sekaligus menunjukkan bagaimana faktor sejarah, ekonomi, dan geografis

membentuk praktik keagamaan yang unik di masing-masing wilayah.

Bertolak dari hal inilah penulis memilih untuk melakukan meneliti pondok
pesantren yang ada di kota Banjarmasin, kemudian menuangkannya dalam sebuah
tulisan ilmiah dengan tema “Dinamika Ajaran Tasawuf Di Pondok Pesantren Kota
Banjarmasin”

B. Rumusan Masalah
1. Bagaimana ajaran-ajaran tasawuf dimanifestasikan dalam kurikulum,

praktik, istilah, dan kitab yang diajarkan?

35 Ahmad Syadzali, “Tasawuf Lokal Datu Abdusshamad Bakumpai di Marabahan,” al-
Banjari 12, no. 2 (2013): 214.

12



2. Bagaimana persepsi pondok pesantren mengenai keberadaan unsur

tasawuf dalam kehidupan dan pendidikan pesantren?

C. Tujuan Penelitian

1. Untuk mengidentifikasi ajaran tasawuf dipondok pesantren dari kurikulum,
praktik, istilah dan kitab yang diajarkan, dengan kata lain, mengidentifikasi tasawuf
yang tersembunyi

2. Menganalisis persepsi dan pemahaman pihak pondok pesantren terhadap

unsur-unsur tasawuf dalam pendidikan pesantren.

D. Definisi Operasional

1. Dinamika Tasawuf

Tasawuf pada umumnya diartikan sebagai ilmu yang mengajarkan cara
menyucikan jiwa, menjernihkan akhlak, dan membangun dimensi batin dan lahiriah
untuk mencapai kebahagiaan abadi.’® Hal ini juga senada dengan apa yang
disampaikan oleh Syekh Zakaria al-Anshari bahwa tasawuf ialah ilmu yang
dengannya mengetahui berbagai macam hal untuk membersihkan jiwa,
menyucikan akhlak, menghiasi zhahir dan bdthin untuk memperoleh kebahagiaan
abadi.’’

Namun, Seiring berjalannya waktu, tasawuf berkembang menjadi sebuah
keilmuan yang luas dan kompleks, mencakup berbagai aspek pengalaman spiritual
dan pemahaman teologis. Keragaman dalam praktik dan pemikiran tasawuf ini

kemudian dapat dikelompokkan berdasarkan kecenderungan apa akan mengarah,

36 Ahmad Giantomi dkk., “Konsep Akhlak Tasawuf Dalam Proses Pendidikan Islam,”
Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 2 (2021): 232.
37 Abdul Qadir Isa, Haqaiq Tasawuf (Halb; Dar al-Irfan, 2007), 17.

13



yang secara umum dapat diringkas menjadi tiga bagian utama, yaitu tasawuf falsafi,
tasawuf akhlaki, dan tasawuf amali.>®

Tasawuf akhlaki memiliki fokus kepada perbaikan akhlak, baik untuk diri
sendiri maupun orang lain. Dengan membersihkan diri dari perilaku-perilaku
tercela dan menghiasi diri dengan akhlak mulia, sehingga menumbuhkan perasaan
kedekatan diri dengan Tuhan. Pada tasawuf jenis ini, dikenal istilah takhalli
(pembersihan), fahalli (penghiasan) dan tajalli (pengungkapan). Tradisi ini mulai
dikembangkan pada masa Salaf al-Shalih.>* Tasawuf amali mulai memiliki
perkembangan yang signifikan pada abad keempat, ajaran tasawuf amali menyebar
di berbagai kota Islam, para penyebar tasawuf tersebut mulai menggunakan sistem
tarekat. Sistem ini merupakan metode pengajaran tasawuf oleh seorang guru kepada
murid-muridnya, mencakup pengajaran teoretis dan bimbingan langsung untuk
praktik yang dikenal sebagai "suluk." Metode ini, yang disebut tarekat, biasanya
dinamai sesuai penciptanya (guru) atau tempat lahirnya kegiatan tarekat tersebut.
Dengan berkembangnya pemahaman, maka mulai dibedakan antara ilmu zhahir dan
bathin, dengan pembagian berupa syariat, tharigat, hagigat dan ma rifat.*°
Tasawuf falsafi adalah cabang tasawuf yang fokus pada ma'rifatullah (pengenalan
Tuhan) melalui pendekatan filsafat (rasio), bertujuan mencapai wahdah al-wujiid
(kesatuan wujud) dan diperkaya dengan pemikiran filosofis. Pendekatan ini lebih

menitikberatkan aspek teoretis dan rasional. Muncul sejak abad enam hijriah,

38 Ahmad, “Epistemologi Ilmu-Ilmu Tasawuf,” Ilmu Ushuluddin 14, no. 1 (2015): 61-65.

39 Muhammad Nur dan M. Igbal Irham, “Tasawuf dan Modernisasi: Urgensi Tasawuf
Akhlaki Pada Masyarakat Modern,” Substansia: Jurnal IImu-Ilmu Ushuluddin 25, no. 1 (2023):
111.

40 Taufiqur Rahman, “Sejarah Perkembangan Tasawuf Amali,” asy-Syari’ah 5, no. 1
(2019): 69.

14



tasawuf falsafi berkembang pesat, meski terpengaruh ajaran filsafat non-Islam
seperti Yunani, Persia, dan India. Namun, orisinalitas ajarannya tetap dijaga oleh
para tokohnya. Tasawuf ini sering memunculkan konsep seperti wahdah al-wujud,
fana’, ittihad, dan nur muhammad.™!

Dinamika tasawuf ini terus berlanjut berabad-abad selanjutnya hingga masa
sekarang, pada satu saat tasawuf membuat stagnan sebuah peradaban, pada saat
yang lain tasawuf menjadi penggerak melawan para penjajah. Namun dalam
perjalanannya, pembagian tasawuf menjadi tiga bagian yaitu akhlaki, amali dan
falsafi tetap konsisten sebagai dasar untuk menjelaskan ajaran tasawuf.

Dalam konteks penelitian ini, istilah dinamika tasawuf pada pondok
pesantren tidak semata-mata dimaknai sebagai perubahan bentuk ajaran tasawuf
dari satu fase ke fase lain secara historis, melainkan lebih pada perubahan cara
tasawuf dihadirkan, dipahami, dan dijalankan dalam sistem pendidikan pesantren
kontemporer. Dinamika tersebut tampak pada pergeseran dari tasawuf sebagai
disiplin ilmu formal terutama di masyarakat yang dahulu diajarkan melalui kitab-
kitab tasawuf klasik, sistem tarekat, maupun pembelajaran konseptual tentang
magdmat dan ahwal menjadi tasawuf yang lebih bersifat praksis. Dalam banyak
pesantren yang menjadi lokasi penelitian, tasawuf tidak lagi tampil sebagai mata
pelajaran tersendiri, tetapi nilai-nilainya tetap hadir melalui pembinaan akhlak,
pembiasaan ibadah, adab terhadap guru, kedisiplinan hidup, serta pola relasi

spiritual antara santri dan pengasuh.

41 Rafli Kahfi dkk., “Klasifikasi Tasawuf, Amali, Falsafi, Akhlaki,” Jurnal Pendidikan
dan Konseling 5, no. 1 (2023): 4076.

15



Dengan demikian, dinamika yang dimaksud dalam penelitian ini adalah
dinamika bentuk manifestasi tasawuf, yaitu perubahan dari tasawuf sebagai ilmu
yang diajarkan secara eksplisit menuju tasawuf sebagai nilai yang diinternalisasikan
dalam kultur pendidikan pesantren. Perubahan ini tidak selalu menunjukkan
hilangnya tasawuf, tetapi justru memperlihatkan proses adaptasi tasawuf terhadap
kebutuhan pendidikan, tingkat kesiapan intelektual santri, serta orientasi
kelembagaan pesantren kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini berusaha
melihat apakah tasawuf dalam pesantren saat ini masih hidup dalam bentuk akhlaki,
amali, atau bahkan tersisa dalam bentuk nilai-nilai spiritual yang tidak lagi disebut
secara terminologis sebagai tasawuf, namun tetap berfungsi sebagai ruh dalam

pembentukan karakter dan kesadaran religius santri.

2. Pondok Pesantren:

Pondok pesantren adalah lembaga pendidikan yang digunakan untuk
menimba ilmu pengetahuan agama Islam. Biasanya berbentuk asrama atau kamar-
kamar sederhana yang dikelola oleh kiai atau guru mengaji.*?

Ada berbagai macam tipologi pondok pesantren yang ada saat ini, umumnya
pondok pesantren akan dibagi menjadi tiga tipologi besar, namun penulis hanya
mengelompokkannya menjadi dua tipologi saja, yaitu pesantren salaf dengan pola
pendidikan yang masih berorientasi pada kitab-kitab sebagai inti pendidikan, dalam
perkembangannya banyak pesantren salaf mulai memasukkan kurikulum yang

berorientasi pada sekolah umum, sebagai jawaban atas tantangan perkembangan

42 Hidayat dkk., “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam di
Indonesia,” 232.

16



zaman. Meskipun pada penerapannya kajian kitab-kitab kuning tetap menjadi
prioritas.* Pondok pesantren khalaf adalah kebalikan dari pondok pesantren salaf.
Pesantren khalaf lebih terbuka atas perubahan, dengan tetap mengajarkan nilai-nilai
keislaman, santri juga dibekali berbagai pengetahuan umum dan berbagai
pendidikan keterampilan. Pesantren khalaf akan lebih mudah dalam menerima hal-
hal baru yang datang dari luar, yang kemudian dijadikan sebagai bahan untuk
perkembangan pesantren selanjutnya.** Tipologi pesantren lainnya ialah pondok
pesantren komprehensif atau gabungan, dari dua jenis pondok pesantren

sebelumnya yaitu salaf dan khalaf.

E. Penelitian terdahulu

1. Khazanah Pemikiran Tasawuf Di Kalimantan Selatan (Studi Bibliografi)

Sebuah laporan penelitian dari LP2M UIN Antasari, yang ditulis oleh M.
Zainal Abidin, M. Rusydi dan Wardatun Nadhirah. Penelitian ini menggali
khazanah pemikiran tasawuf di Kalimantan Selatan melalui studi bibliografi.
Fokusnya adalah pada literatur-literatur yang membahas ajaran tasawuf di wilayah
ni.*

Secara singkat penelitian ini memberikan wawasan tentang pemikiran
tasawuf yang ada di Kalimantan, selain itu paparan data yang disampaikan dalam
penelitian ini juga membantu peneliti untuk menemukan literatur penelitian tasawuf

terdahulu, yang di mana semua penelitian tasawuf yang ada dicantumkan

43 Septuri, Manajemen Pondok Pesantren Pengantar Penerapan Fungsi Manajemen
(Lampung; Pusaka Media, 2020), 55.

4 Septuri, Manajemen Pondok Pesantren Pengantar Penerapan Fungsi Manajemen, 65.

43 Nadhiroh dkk., “Khazanah Pemikiran Tasawuf di Kalimantan Selatan (Studi
Bibliografi).”

17



merupakan penelitian yang berkaitan dengan tokoh, pemikiran atau kitab tasawuf.
Penelitian terkait pondok pesantren dan ajaran tasawuf masih sangat sedikit
dilakukan, jika dibandingkan dengan jumlah pondok pesantren dan santri yang ada

di Kalimantan selatan.

2. Transmisi [lmu Tasawuf Tuan Guru di Kalimantan Selatan

Penelitian ini dimuat dalam disertasi Mahmud mahasiswa program doktoral
pasca sarjana UIN Antasari Pendidikan Islam dan juga dimuat dalam jurnal
penelitian STIQ Amuntai dengan judul yang sama. Penelitian ini dilakukan oleh
Asmaran, Husnul Yaqin, dan Mahmud dalam menelaah jaringan ilmu tasawuf Tuan
Guru di Kalimantan Selatan. Pendekatannya adalah kualitatif dan lapangan.
Penelitian ini mengungkap bagaimana jaringan ilmu tasawuf Tuan Guru berpusat
di beberapa daerah utama, seperti Martapura, Nagara, Barabai, Amuntai, Rantau,
Banjarmasin, dan Tabalong, dengan materi penyampaian yang beragam, dari
tasawuf akhlaki, amali dan falsafi, dengan kitab yang digunakan seperti Ihya
Ulumudin hingga kitab ulama lokal, dengan tharigat yang banyak ditemui yaitu
berupa Sammdniyyah, Nagsyabandiyyah, Qadariyyah, dan Alawiyyah.*¢

Data dari penelitian ini juga menjadi bahan pegangan untuk penulis dalam
menentukan pondok pesantren daerah mana saja yang akan dijadikan sampel dalam
penelitian ini. Selain itu, dalam kajian terhadap pola tasawuf pada pesantren,
tentunya akan secara tidak langsung akan didapatkan bagaimana transmisi

keilmuan yang terjadi pada sebuah pondok pesantren, sanad keilmuan, metode

46 Asmaran As dkk., “Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan guru di Kalimantan Selatan.”

18



pembelajaran, kitab yang dipilih, dan interaksi guru murid menggambarkan ke arah
mana kiblat keilmuan sebuah pondok pesantren tersebut. Hal ini yang akan menjadi
pembaruan terhadap penelitian sebelumnya di mana penelitian berfokus pada

jaringan keilmuan tasawuf tuan guru.

3. Tasawuf di Masyarakat Banjar Kesinambungan dan Perubahan Tradisi
Keagamaan

Sebuah jurnal ilmiah yang ditulis oleh Mujiburrahman. Sejak abad ke-18
hingga sekarang, tasawuf memiliki pengaruh yang kuat pada masyarakat Banjar.
Tasawuf masyarakat Banjar dalam sepanjang sejarahnya memiliki kecenderungan
dalam menggabungkan tasawuf etis al-Ghazali dan tasawuf falsafi Ibnu Arabi,
munculnya pengajian-pengajian tasawuf sempalan. Dalam jurnal ini dijelaskan,
tasawuf selain mempengaruhi kehidupan sosial, tasawuf juga dipengaruhi
kehidupan sosial, di mana tasawuf harus berhadapan dengan panteisme agama
Hindu, gerakan perlawanan kolonialisme, dan pada masa tertentu menjadi sekutu
para politisi.

Penelitian ini memberikan gambaran terhadap tasawuf apa yang telah
berkembang pada masyarakat Banjar sehingga menjadi landasan penulis dalam
menyusun teori tasawuf yang akan digunakan dalam penelitian. Di mana tasawuf
yang mengakar kuat pada orang Banjar ialah tasawuf imam Ghazali, ibnu Arabi,

kecenderungan kepada tarekat tertentu, dan gerakan-gerakan tasawuf sempalan

19



yang ikut berkembang dalam kehidupan sosial keagamaan masyarakat Banjar, yang
sedikit banyaknya tentu akan mempengaruhi pendidikan dipondok pesantren.*’
F. Sistematika Penulisan

Untuk mempermudah pembahasan dalam penelitian ini, maka peneliti
mengorganisasikan sistematika sebagai berikut:

Bab I: Pendahuluan, latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan
penelitian, definisi operasional, penelitian terdahulu, metodologi penelitian dan
sistematika penulisan

Bab II: landasan teori, bab ini menyajikan tinjauan literatur yang relevan
dengan topik penelitian. Isinya meliputi pembahasan tentang tasawuf dengan
berupa, tokoh dan dinamika keilmuan tasawuf, kitab-kitab tasawuf di Kalimantan
Selatan, pola-pola ajaran tasawuf di Kalimantan Selatan dan juga pembahasan
tentang pondok pesantren dalam hal sejarah pondok pesantren di Kalimantan
Selatan dan tipologi pondok pesantren di Kalimantan Selatan.

Bab III: Metode Penelitian, pada bab ini menjelaskan metode yang
digunakan dalam penelitian, meliputi tempat dan waktu penelitian, pendekatan
penelitian, jenis penelitian, sumber data, teknik pengumpulan data, teknik
keabsahan data, teknik analisis data, penyajian dan penarikan kesimpulan

Bab IV: Hasil Penelitian dan Pembahasan

Bab V: Kesimpulan dan Implikasi

47 Mujiburrahman, “Tasawuf di Masyarakat Banjar Kesinambungan dan Perubahan
Tradisi ke Agamaan,” Kanz Philosopia 3, no. 2 (2013).

20



