
1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah  

Tasawuf, sebagai disiplin ilmu dalam Islam seperti yang kita kenal 

sekarang, berkembang dari perjalanan waktu ke waktu dengan begitu signifikan. 

Pada masa awal perkembangan Islam, Praktik-praktik tasawuf masih dalam tahap 

yang sederhana, belum memiliki konsep yang matang dan belum ter institusi seperti 

sekarang, bahkan istilah tasawuf pada masa awal Islam, belum dikenal oleh umat 

Islam itu sendiri.1 

Bibit-bibit tasawuf muncul dalam kehidupan Rasulullah sendiri, dengan 

status yang beliau sandang, yaitu seorang nabi dan Rasul, bahkan juga sebagai 

sosok pemimpin dari ribuan pengikut, namun beliau hidup begitu sederhana. 

Kehidupan sederhana ini kemudian diikuti oleh para sahabatnya yang menjauhi 

kehidupan yang berlimpah harta.2 Bahkan ada sebagian sahabat beliau yang disebut 

sebagai Ahl al-Shuffah, di mana kehidupan mereka hanya dihabiskan dengan 

beribadah dan tinggal di serambi mesjid Nabawi.3 

Kehidupan penuh dengan kesederhanaan banyak diikuti dan dipraktikkan 

oleh para sahabat bahkan para penerus mereka dari kalangan tabiin, hingga 

memasuki akhir abad ke-2 H, di mana term tasawuf mulai dikenal.4 Tokoh-tokoh 

 
1 Taufiqur Rahman, “Sejarah Perkembangan Tasawuf,” Asy-Syariah 5, no. 1 (2019): 61. 
2 Siti Yuniani, “Zuhud Hasan al-Basri (Kajian Historis Kehidupan Sufi),” Serambi 

Tarbawi : Jurnal Pemikiran, Riset dan Pengembangan Pendidikan Islam 3, no. 1 (2015): 58. 
3 Abdul Wahab Syakhrani, “Sejarah Munculnya Tasawuf,” Cross-border 6, no. 1 (2023): 

44. 
4 Suherman, “Perkembangan Tasawuf dan Kontribusinya di Indoneisa,” Jurnal Ilmiah 

Research Sains 5, no. 1 (2019): 2. 



2 

 

terkenal seperti Hasan al-Bashri dengan kehidupannya yang penuh dengan sifat 

asketisme5 dan Rabi’ah al-Adawiyah dengan ajaran mahabbah-nya,6 sering 

dianggap sebagai pencetus ajaran tasawuf.7 

Pada abad ke-3 H, tasawuf yang pada periode sebelumnya merupakan 

bentuk praktik kehidupan asketisme individual, mulai bertransformasi menjadi 

sebuah disiplin ilmu yang terstruktur.8 Penggunaan istilah sufi untuk menyebut 

mereka yang hidup dalam asketisme mulai banyak dilakukan. Menggantikan istilah 

zahid, yang sebelumnya mereka sering disebut demikian. Diskusi-diskusi keilmuan 

terkait pembersihan jiwa dan jalan-jalan yang harus ditempuh bagi seorang yang 

berkeinginan kuat akan Tuhannya mulai berkembang di antara kaum sufi. Tokoh-

tokoh terkenal yang muncul pada masa ini seperti al-Muhasibi, abu Yazid al-

Busthomi, dan Junaid al-Baghdadî merupakan nama-nama yang memiliki pengaruh 

yang besar terhadap perkembangan tasawuf pada masa-masa selanjutnya.9  

Tasawuf yang mulai terbentuk secara konseptual pada abad ke-3 H, 

merupakan tahap penyempurnaan untuk naik ke tahap selanjutnya, di mana tasawuf 

memasuki dikursus baru dengan berhadapannya masyarakat muslim saat itu dengan 

berbagai kebudayaan yang baru mereka temui, seperti kebudayaan India, Persia, 

dan Yunani. Pada abad ke-3 H, diskusi mengenai konsep-konsep spiritual seperti 

 
5 Hidayatullah dan Fikri Nur Hidayat, “Tokoh Pembaharuan Hasan al-Bashri dan 

Pengaruhnya Pada Saat Ini,” Spektra 6, no. 1 (2024): 156. 
6 Kamaruddin Mustamin, “Konsep Mahabbah Rabi’ah al-Adawiyah,” Farabi : Jurnal 

Pemikian Konstruktif Bidang Filsafat dan dakwah 17, no. 1 (2020): 69. 
7 Yuniani, “Zuhud Hasan al-Basri (Kajian Historis Kehidupan Sufi),” 60. 
8 Lusinta Rehna Ginting dan Mely Nadia, “Pembentukan dan Perkembangan Tasawuf 

Falsafi,” Jurnal Bilqolam Pendidikan Islam 2, no. 1 (2021): 56.a 
9 Zuherni AB, “Sejarah Perkembangan Tasawuf,” Jurnal Substantika 13, no. 2 (2011): 

250. 



3 

 

fana, baqa’ dan ittihâd sudah mulai diperbincangkan dengan kemunculan tokoh-

tokoh penting seperti al-Hallaj di Iran. Pada abad ini, di mana tasawuf tidak hanya 

menyentuh aspek spiritual individu namun juga mulai terbentuknya konsep-konsep 

teologis yang lebih kompleks dan mendalam, menjadikannya sebagai fase 

transformatif dalam sejarah tasawuf.10 

Selama berabad-abad, tasawuf terus bergerak mengikuti arus zaman, 

meskipun memiliki perbendaharaan keilmuan yang begitu luas, namun tidak 

menjadikannya sebagai keilmuan yang sudah final dan baku sehingga tidak ada lagi 

menyisakan ruang untuk berkembang, sebaliknya tasawuf begitu dinamis, seperti 

yang terlihat dalam perkembangannya pada abad pertama hingga tiga hijriah, di 

mana tasawuf mengalami perubahan yang dari awalnya sekedar kehidupan 

asketisme menjadi disiplin ilmu yang memiliki term-termnya tersendiri. 11 

Pada masa-masa sebelumnya, tasawuf telah membuktikan ketahanannya 

menghadapi arus zaman selama berabad-abad. Namun, bukan berarti ia tidak 

mengalami guncangan yang kuat. Pada era kontemporer, tantangan yang dihadapi 

tasawuf semakin kompleks. Kemudahan akses informasi dan globalisasi telah 

membuka pintu bagi seluruh lapisan masyarakat untuk mengakses dan 

menyebarkan sumber-sumber keislaman secara masif. Hal ini menciptakan 

dinamika baru yang tidak hanya memengaruhi cara pandang masyarakat terhadap 

tasawuf, tetapi juga menguji ketahanan nilai-nilai spiritual yang menjadi inti ajaran 

 
10 Abrar M. Dawud Faza, “Tasawuf Falasafi,” al-Hikmah : Jurnal Theosofi dan 

Peradaban Islam 1, no. 1 (2019): 60. 
11 Muhamad Basyrul Muvid, Tasawuf Kontemporer (Jakarta; Amzah, 2020), 72. 



4 

 

tasawuf. Meskipun demikian, tasawuf dapat terus bertahan karena ia memiliki akar 

yang kuat dalam tradisi keislaman dan terus beradaptasi dengan perubahan zaman.12 

Salah satu pilar ter kokoh yang menjaga eksistensi tasawuf adalah pondok 

pesantren. Sebagai lembaga pendidikan Islam yang identik dengan nilai-nilai 

tasawuf,13 dan melalui metode pembelajaran seperti sorogan, bandongan, praktik 

zikir, penggunaan kitab-kitab tasawuf klasik, serta prinsip-prinsip pendidikan 

pesantren yang khas tasawuf, seperti theocentric (berpusat pada Tuhan),, 

pengabdian, kearifan, kesederhanaan, kebersamaan, dan pentingnya mendapat restu 

kiai menjadi fondasi yang menjaga keutuhan ajaran tasawuf pada pondok 

pesantren.14 

Namun, di tengah arus globalisasi dan modernisasi yang semakin deras, 

pertanyaan mendasar muncul, apakah tasawuf di pondok pesantren masih mampu 

bersaing dan relevan dengan arus globalisasi dan modernisasi yang semakin deras, 

sehingga ia terus digunakan, atau apakah tasawuf memang sudah tidak mampu 

untuk bertahan dalam arus zaman, sehingga menjadi tidak relevan lagi untuk 

diajarkan.  

Sebelum memberikan jawaban yang jelas, perlu kiranya untuk membahas 

lembaga pendidikan Islam itu sendiri. Sebagaimana perkembangan tasawuf, 

lembaga pendidikan Islam pada mulanya begitu sederhana, berawal majelis 

 
12 Ghulam Falach dan Rhidatullah Assya’bani, “Peran Tasawuf di Era Masyakat Modern: 

Peluang dan Tantangan,” Refleksi; Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam 12, no. 2 (2022): 192. 
13 Nurcholish Madjid, Bilik-bilik Pesantren Sebuah Potret Perjalanan (Jakarta; 

Paramadina, 1997), 55. 
14 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta; INIS, 1994), 62. 



5 

 

Rasulullah dan sahabat, hingga menjadi sebuah Universitas yang besar dan 

bermartabat.15  

Dalam perkembangannya, ada berbagai macam model lembaga pendidikan 

dalam dunia Islam, dari yang tradisional hingga modern. Pesantren adalah lembaga 

pendidikan Islam yang khas Indonesia. Pesantren pada awalnya menekankan 

kepada pendidikan yang bersifat tradisional, namun pada perkembangannya 

pesantren menggabungkan pendidikan formal dan informal, namun tetap 

menekankan pada pembelajaran agama dan akhlak. Menurut Nurcholis Madjid, jika 

Indonesia tidak dijajah oleh belanda, maka pondok pesantren akan menjadi ciri khas 

pendidikan Islam Indonesia hingga saat ini.16 

 Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam, bukan hanya 

berfungsi sebagai pengembangan keilmuan ajaran Islam, tetapi pendidikan pada 

pondok pesantren juga bertujuan dalam membentuk karakter santri yang ada 

didalam-Nya, menjadi berbudi luhur dan berkarakter kuat. Pokok utama dalam 

pendidikan pesantren ialah mengembangkan pribadi berjiwa Islami yang beriman 

kepada Allah, berakhlak mulia, serta bermanfaat dan menjadi pelayan kepada 

masyarakat.17 

Pengajaran pada pondok pesantren juga di integrasikan melalui kegiatan 

sehari-hari seperti kebersamaan dalam belajar, beribadah, dan berinteraksi bersama 

 
15 Amalia Gultom dkk., “Perkembangan Pendidikan Islam Pada Masa Khulafaur 

Rasyidin,” Edu-Riligia: Jurnal Kajian Pendidikan Islam dan Keagamaan 6, no. 2 (2022): 170. 
16 Abd Rahman dan Abdul Halim, “Tasawuf di Pesantren (Kajian Terhadap Pemikiran 

Tasawuf al-Ghazali),” JPIK 2, no. 1 (2019): 44. 
17 Tatang Hidayat dkk., “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam di 

Indonesia,” Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 2 (2018): 467. 



6 

 

dengan guru, yang semua hal tersebut merupakan rancangan dalam membentuk 

karakter dan perilaku yang baik. Dengan demikian, pondok pesantren merupakan 

salah satu pilar penting dalam mencetak generasi muda yang berbudi pekerti yang 

luhur.18 

Pondok Pesantren sebagai lembaga pendidikan, sudah berdiri sejak lama, 

dan sering dikaitkan dengan  pola pemikiran ulama salaf, dengan berbagai 

pembahasan keilmuan klasik, seperti tauhid, fiqh dan tasawuf, dengan tujuan agar 

para santri yang menimba ilmu pada pondok pesantren menjadi manusia yang 

tafaqquh fî al-dîn.19 Namun, bahkan pada pondok pesantren yang dikenal sebagai 

lokus ajaran salaf, di hadapan perkembangan zaman, pondok pesantren dituntut 

adanya perubahan dalam desain pembelajaran pondok pesantren. Menitik beratkan 

pada nilai-nilai ajaran Islam, merupakan inti dari pesantren yang tidak akan 

berubah, tetapi metode dan model pembelajaran setiap pesantren memiliki 

perbedaan. Semua pesantren mengajarkan tentang pentingnya akhlak yang baik 

dalam kehidupan sehari-hari. Namun, tidak semua pesantren mengajarkan akhlak-

akhlak terpuji tersebut dengan berlandaskan kepada nilai-nilai dasar tasawuf. 

Terdapat perbedaan antara akhlak Islami dengan akhlak tasawuf. Akhlak 

Islami ialah perilaku, adab, dan moralitas yang mengatur manusia baik secara lahir 

maupun batin berdasarkan nilai-nilai Islam yang memiliki sumber utama al-Qor’an 

dan Hadits, di mana semua orang yang menganut ajaran Islam menerima dengan 

 
18 Muhammad Hendra Firmansyah, “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga 

Pembentuk Akhlak,” Sirajuddin: Jurnal Penelitian dan Kajian Islam 1, no. 1 (2021): 15. 
19 Zainal Arifin, “Budaya Pesantren dalam Membangun Karakter Santri,” al-Qodiri : 

Jurnal Pendidikan, Sosial dan Keagamaan 6, no. 1 (2016): 7. 



7 

 

lapang dada apa yang sudah diterangkan,20 sementara itu Akhlak Tasawuf ialah ilmu 

yang mempelajari hal-hal yang berkaitan dengan kebaikan dan keburukan jiwa dan 

cara pembersihannya dan pendekatan diri kepada Allah melalui jalan spiritual yang 

biasanya sudah dirumuskan secara sistematis, dengan tujuan akhir ialah mengenal 

Allah. Tasawuf adalah sebuah cabang keilmuan Islam, yang memiliki term-termnya 

tersendiri dalam menjelaskan dan mempraktikkan ajarannya, yang seringnya akan 

menimbulkan perdebatan antar ulama Islam itu sendiri. Meskipun tasawuf pada 

dasarnya ialah pembelajaran akhlak, namun tidak semua orang dalam Islam bisa 

menerima ajaran tasawuf.21  

Dalam perkembangan zaman pondok pesantren terbagi menjadi beberapa 

jenis, seperti salafiyah, khalafiyah dan komprehensif. Pembagian jenis ini 

menunjukkan perbedaan dalam orientasi pembelajarannya. Pada  pondok pesantren 

khalafiyah sebagai contoh, dari segi sistem pengajaran, interaksi dalam lingkungan 

pondok, pengelolaan, kepemimpinan, orientasi dan sebagainya, ajaran akhlak 

Islami akan dapat dilihat dengan jelas. Namun, ajaran dan pengajaran kitab-kitab 

klasik terutama tasawuf tidak lagi ditonjolkan, bahkan pada sebagian pondok 

pesantren tidak menggunakan tasawuf sebagai bahan ajarnya.22 

Hal ini menjadi menarik, jika dikaitkan dengan masyarakat Banjar, di mana 

tasawuf bukanlah hal yang asing. Ia telah masuk dan berkembang dengan baik di 

tengah-tengah masyarakat, menjadi bagian tak terpisahkan hingga sekarang dari 

 
20 Zulkifli dan Jamaluddin, Akhlak Tasawuf Jalan Lurus Menyucikan Diri (Yogyakarta; 

Kalimedia, 2018), 5. 
21 Zulkifli dan Jamaluddin, Akhlak Tasawuf Jalan Lurus Menyucikan Diri, 39. 
22 Imam Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentuk Karakter,” al-

Tazkiyyah ; Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2017): 89. 



8 

 

kehidupan spiritual masyarakat.23 Salah satu bukti kuat pengaruh tasawuf di Banjar 

adalah kuatnya ajaran tasawuf falsafi yang dibawa oleh Syekh Muhammad Nafis 

al-Banjari, seorang ulama besar asal Kalimantan Selatan.24 Selain itu, para ulama 

banjar banyak mengajarkan secara langsung kitab-kitab tasawuf Ghazalian atau 

mengutip dan menerjemahkan karya-karya mereka, untuk diajarkan ulang kepada 

masyarakat luas.25 

Tarekat-tarekat sufi juga banyak berkembang di masyarakat Banjar, seperti 

Tarekat Naqsyabandiyah wa Qadiriah, Tijâniah, Alawiyah, dan Sammâniyah. Hal 

ini menunjukkan bahwa tasawuf telah mengakar kuat dalam kehidupan keagamaan 

masyarakat Banjar, sehingga tasawuf bukan sekedar pengetahuan teoritis, namun 

juga menjadi sebuah wadah untuk mengekspresikan keberagamaan mereka.26  

Selain tasawuf yang bersumber dari ajaran Islam klasik, masyarakat Banjar 

juga mengenal Ilmu Sabuku, sebuah ajaran tasawuf sempalan yang unik. Ilmu 

Sabuku merupakan perpaduan antara tasawuf falsafi, budaya lokal Banjar, dan 

pemikiran manusia.27 Ajaran ini menciptakan konsep spiritual yang khas, meskipun 

tidak sepenuhnya sejalan dengan ajaran tasawuf yang murni. Ilmu Sabuku menjadi 

bukti bahwa tasawuf di Banjar tidak hanya bersifat statis, tetapi juga dinamis, 

mampu beradaptasi dengan budaya dan pemikiran lokal.  

 
23 Wardatun Nadhiroh dkk., “Khazanah Pemikiran Tasawuf di Kalimantan Selatan   (Studi 

Bibliografi),” LP2M IAIN Antasari, 2015, 8. 
24 Irfan Noor, “Visi Spritual Masyarakat Banjar,” al-Banjari 12, no. 2 (2013): 162. 
25 Asmaran As dkk., “Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan guru di Kalimantan Selatan,” Al 

Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan 16, no. 2 (2022): 519. 
26 Asmaran As dkk., “Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan guru di Kalimantan Selatan,” 523. 
27 Ahmad, Ilmu Sabuku di Kalangan Orang Banjar (Banjarmasin; Antasari Press, 2023), 

145. 



9 

 

Tasawuf dengan demikian telah menjadi bagian penting dari identitas 

keagamaan masyarakat Banjar. Ia tidak hanya bertahan, tetapi juga berkembang 

melalui berbagai bentuk, baik yang bersumber dari ajaran Islam klasik maupun 

yang dipengaruhi oleh budaya dan pemikiran lokal. Hal ini menunjukkan bahwa 

tasawuf di Banjar memiliki daya tarik dan relevansi yang kuat, meskipun terus 

menghadapi tantangan zaman.28 

Kalimantan Selatan, sebagai salah satu daerah di Indonesia dengan jumlah 

penduduknya mayoritas memeluk ajaran Islam,29 dan pengaruh ajaran tasawuf yang 

kental, menemukan pondok pesantren bukanlah hal yang sulit dilakukan. Ada 

banyak pondok pesantren yang didirikan di tanah banjar tersebut, sebagiannya 

memiliki sejarah yang panjang dalam menyebarkan ajaran Islam, sebagian lainnya 

ada yang baru didirikan.   

Melihat kenyataan ini menjadi hal yang menarik untuk dilirik bagaimana 

perkembangan tasawuf pada pondok pesantren di tanah Banjar. Dengan berbagai 

macam model pondok pesantren yang ada sekarang ini, tidak semuanya 

mengajarkan tasawuf secara komprehensif, ada sekedar pengajaran kitab-kitab 

tasawuf, amaliah tertentu, atau sekedar diselipkan dalam pelajaran-pelajaran 

lainnya oleh guru yang mengajar,30 kemudian bagaimana tasawuf dijaga dan 

 
28 Asmaran As. dkk., “Ajaran Mengenal Diri (Studi Naskah Tasawuf yang Berkembang di 

Kalimantan Selatan),” Tashwir 3, no. 6 (2015): 152. 
29 Abdul Wahab Syakhrani, “Islam Sebagai Agama dan Islam Sebagai Budaya Dalam 

Masyarakat Banjar,” Mushaf Journal : Jurnal Ilmu al-Qor’an dan Hadits 2, no. 3 (2022): 273. 
30 M. Ikhsanudin dkk., “The Typology of Pesantren’s Islamic Thoughts in Java,” Jurnal 

Pendidikan Islam (2022) 11, no. 2 (t.t.). 



10 

 

diteruskan kepada para santri, adalah hal-hal yang menarik untuk dikaji lebih 

dalam. 

Pada Kalimantan selatan, kajian tasawuf yang menyasar pada pondok 

pesantren masih sangat jarang, padahal tasawuf dan pesantren adalah dua hal yang 

tidak bisa dipisahkan pada masyarakat banjar dalam sejarahnya.31 Hal ini tentunya 

menjadi penting untuk dilakukan kajian ilmiah untuk melihat dan mengetahui 

sejauh mana ajaran tasawuf ada pada sebuah pondok pesantren, dan ke arah mana 

eksistensi tasawuf pada pondok pesantren tersebut berorientasi. 

Setiap daerah di Kalimantan Selatan memiliki keunikannya 

keberagamaannya tersendiri dalam konteks sosial, budaya dan sejarah, termasuk 

keagamaannya. Untuk menghindari dari kurang dalamnya hasil penelitian, penulis 

membatasi daerah penelitian berupa pondok pesantren-pondok pesantren yang 

berada di kawasan kota Banjarmasin. Memfokuskan pada satu kota, memberikan 

peneliti ruang untuk peneliti dalam memahami secara mendalam kekhasan pondok 

pesantren-pondok pesantren tersebut.  

Pemilihan kota Banjarmasin sebagai ruang lingkup penelitian memiliki 

alasan yang kuat dan multidimensional. Pertama, secara historis, Banjarmasin telah 

menjadi pusat perdagangan sejak era kesultanan Banjar, menjadikannya kota 

kosmopolitan yang terbuka terhadap interaksi budaya, ekonomi, dan pemikiran. Hal 

ini turut membentuk karakteristik unik masyarakat Banjarmasin lebih 

 
31 Ian Chalmers, “The Islamization of Southern Kalimantan: Sufi Spiritualism, Ethnic 

Identity, Political Activism,” Studia Islamika 14, no. 2 (2007): 371. 



11 

 

terbuka32 Kedua, Banjarmasin menjadi pusat pendidikan tinggi dengan keberadaan 

perguruan tinggi umum dan Islam ternama seperti Universitas Lambung Mangkurat 

(UNLAM), Universitas Islam Kalimantan (UNISKA), dan UIN Antasari. Institusi-

institusi ini tidak hanya menjadi pusat intelektual, tetapi juga memengaruhi 

dinamika keberagamaan masyarakat melalui integrasi studi agama dengan 

pendekatan modern dan moderat.33 

Berbeda dengan daerah lain di Kalimantan Selatan. Sebagai contoh, di Kota 

Martapura—yang hanya berjarak 40 km dari Banjarmasin—masyarakatnya 

cenderung lebih konservatif dan tradisional. Martapura dikenal sebagai "Kota 

Serambi Mekkah" karena kuatnya pengaruh ulama dan tradisi keagamaan berbasis 

pesantren. Pesantren tertua seperti Darussalam, yang berdiri sejak 1934, menjadi 

simbol keteguhan nilai-nilai Islam tradisional di sana. Istilah kaum tuha (kelompok 

tua) sering disematkan kepada ulama-ulama Martapura yang memegang teguh 

pemahaman agama berbasis kitab kuning dan khazanah keilmuan klasik.34  

Sementara itu, Marabahan sebagai daerah yang didiami bukan hanya oleh 

suku Banjar namun juga suku Dayak Bakumpai, identik dengan pembelajaran 

tasawuf mistis, terutama pada akhir abad ke-18 hingga pertengahan abad ke-20, di 

mana tarekat memasuki masa keemasannya dalam bidang tarekat menjadikan kota 

ini sebagai salah satu pusat utama praktik tasawuf di Kalimantan Selatan dan 

 
32 Ramli Nawawi dkk., Sejarah Kota Banjarmasin (Jakarta; Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan, 1986), 13. 
33 Mu’allimah Rodhiyana, “Pendidikan dan Perubahan Sosial,” Spektra: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Sosial 6, no. 1 (2024): 101. 
34 Noorhaidi Hasan, “Islam In Provincial Indonesia: Middle Class, Lifestyle, And 

Democracy,” al-Jami’ah 49, no. 1 (2011): 148. 



12 

 

Tengah. Reputasinya didukung oleh tokoh-tokoh tarekat seperti Datu Haji 

Muhammad Djafri anak Syekh Abdushamad Bakumpai, yang dikenal dengan 

karamahnya, serta tradisi mistis yang diwariskan secara turun-temurun. Bahkan ada 

ungkapan pada masyarakat bahwa jika ingin mendalami ilmu batin maka 

Marabahan sebagai tujuan utama, jika ingin belajar ilmu Zhahir maka Martapura 

lebih utama.35  

Dengan demikian, pemilihan Banjarmasin sebagai lokus penelitian tidak 

hanya didasarkan pada posisinya sebagai kota metropolitan, tetapi juga untuk 

mengkaji kontras antara modernitas di Banjarmasin, konservatisme di Martapura, 

Marabahan dengan mistisnya dan kearifan lokalnya di Hulu Sungai. Semuanya 

merepresentasikan spektrum keberagamaan yang beragam di Kalimantan Selatan, 

sekaligus menunjukkan bagaimana faktor sejarah, ekonomi, dan geografis 

membentuk praktik keagamaan yang unik di masing-masing wilayah.  

Bertolak dari hal inilah penulis memilih untuk melakukan meneliti pondok 

pesantren yang ada di kota Banjarmasin, kemudian menuangkannya dalam sebuah 

tulisan ilmiah dengan tema “Dinamika Ajaran Tasawuf Di Pondok Pesantren Kota 

Banjarmasin” 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana ajaran-ajaran tasawuf dimanifestasikan dalam kurikulum, 

praktik, istilah, dan kitab yang diajarkan? 

 
35 Ahmad Syadzali, “Tasawuf Lokal Datu Abdusshamad Bakumpai di Marabahan,” al-

Banjari 12, no. 2 (2013): 214. 



13 

 

2. Bagaimana persepsi pondok pesantren mengenai keberadaan unsur 

tasawuf dalam kehidupan dan pendidikan pesantren? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Untuk mengidentifikasi ajaran tasawuf dipondok pesantren dari  kurikulum, 

praktik, istilah dan kitab yang diajarkan, dengan kata lain, mengidentifikasi tasawuf 

yang tersembunyi 

2. Menganalisis persepsi dan pemahaman pihak pondok pesantren terhadap 

unsur-unsur tasawuf dalam pendidikan pesantren. 

D. Definisi Operasional 

1. Dinamika Tasawuf 

Tasawuf pada umumnya diartikan sebagai ilmu yang mengajarkan cara 

menyucikan jiwa, menjernihkan akhlak, dan membangun dimensi batin dan lahiriah 

untuk mencapai kebahagiaan abadi.36 Hal ini juga senada dengan apa yang 

disampaikan oleh Syekh Zakaria al-Anshari bahwa tasawuf ialah ilmu yang 

dengannya mengetahui berbagai macam hal untuk membersihkan jiwa, 

menyucikan akhlak, menghiasi zhahir dan bâthin untuk memperoleh kebahagiaan 

abadi.37  

Namun, Seiring berjalannya waktu, tasawuf berkembang menjadi sebuah 

keilmuan yang luas dan kompleks, mencakup berbagai aspek pengalaman spiritual 

dan pemahaman teologis. Keragaman dalam praktik dan pemikiran tasawuf ini 

kemudian dapat dikelompokkan berdasarkan kecenderungan apa akan mengarah, 

 
36 Ahmad Giantomi dkk., “Konsep Akhlak Tasawuf Dalam Proses Pendidikan Islam,” 

Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 2 (2021): 232. 
37 Abdul Qadir Isa, Haqaiq Tasawuf (Halb; Dar al-Irfan, 2007), 17. 



14 

 

yang secara umum dapat diringkas menjadi tiga bagian utama, yaitu tasawuf falsafi, 

tasawuf akhlaki, dan tasawuf amali.38 

Tasawuf akhlaki memiliki fokus kepada perbaikan akhlak, baik untuk diri 

sendiri maupun orang lain. Dengan membersihkan diri dari perilaku-perilaku 

tercela dan menghiasi diri dengan akhlak mulia, sehingga menumbuhkan perasaan 

kedekatan diri dengan Tuhan. Pada tasawuf jenis ini, dikenal istilah takhallî 

(pembersihan), tahallî (penghiasan) dan tajallî (pengungkapan). Tradisi ini mulai 

dikembangkan pada masa Salaf al-Shâlih.39 Tasawuf amali mulai memiliki 

perkembangan yang signifikan pada abad keempat, ajaran tasawuf amali menyebar 

di berbagai kota Islam, para penyebar tasawuf tersebut mulai menggunakan sistem 

tarekat. Sistem ini merupakan metode pengajaran tasawuf oleh seorang guru kepada 

murid-muridnya, mencakup pengajaran teoretis dan bimbingan langsung untuk 

praktik yang dikenal sebagai "suluk." Metode ini, yang disebut tarekat, biasanya 

dinamai sesuai penciptanya (guru) atau tempat lahirnya kegiatan tarekat tersebut. 

Dengan berkembangnya pemahaman, maka mulai dibedakan antara ilmu zhahir dan 

bâthin, dengan pembagian berupa syarîat, tharîqat, haqîqat dan ma’rîfat.40 

Tasawuf falsafi adalah cabang tasawuf yang fokus pada ma'rifatullah (pengenalan 

Tuhan) melalui pendekatan filsafat (rasio), bertujuan mencapai wahdah al-wujûd 

(kesatuan wujud) dan diperkaya dengan pemikiran filosofis. Pendekatan ini lebih 

menitikberatkan aspek teoretis dan rasional. Muncul sejak abad enam hijriah, 

 
38 Ahmad, “Epistemologi Ilmu-Ilmu Tasawuf,” Ilmu Ushuluddin 14, no. 1 (2015): 61–65. 
39 Muhammad Nur dan M. Iqbal Irham, “Tasawuf dan Modernisasi: Urgensi Tasawuf 

Akhlaki Pada Masyarakat Modern,” Substansia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 25, no. 1 (2023): 

111. 
40 Taufiqur Rahman, “Sejarah Perkembangan Tasawuf Amali,” asy-Syari’ah 5, no. 1 

(2019): 69. 



15 

 

tasawuf falsafi berkembang pesat, meski terpengaruh ajaran filsafat non-Islam 

seperti Yunani, Persia, dan India. Namun, orisinalitas ajarannya tetap dijaga oleh 

para tokohnya. Tasawuf ini sering memunculkan konsep seperti wahdah al-wujud, 

fana’, ittihad, dan nur muhammad.41  

Dinamika tasawuf ini terus berlanjut berabad-abad selanjutnya hingga masa 

sekarang, pada satu saat tasawuf membuat stagnan sebuah peradaban, pada saat 

yang lain tasawuf menjadi penggerak melawan para penjajah. Namun dalam 

perjalanannya, pembagian tasawuf menjadi tiga bagian yaitu akhlaki, amali dan 

falsafi tetap konsisten sebagai dasar untuk menjelaskan ajaran tasawuf. 

Dalam konteks penelitian ini, istilah dinamika tasawuf pada pondok 

pesantren tidak semata-mata dimaknai sebagai perubahan bentuk ajaran tasawuf 

dari satu fase ke fase lain secara historis, melainkan lebih pada perubahan cara 

tasawuf dihadirkan, dipahami, dan dijalankan dalam sistem pendidikan pesantren 

kontemporer. Dinamika tersebut tampak pada pergeseran dari tasawuf sebagai 

disiplin ilmu formal terutama di masyarakat yang dahulu diajarkan melalui kitab-

kitab tasawuf klasik, sistem tarekat, maupun pembelajaran konseptual tentang 

maqâmât dan ahwâl menjadi tasawuf yang lebih bersifat praksis. Dalam banyak 

pesantren yang menjadi lokasi penelitian, tasawuf tidak lagi tampil sebagai mata 

pelajaran tersendiri, tetapi nilai-nilainya tetap hadir melalui pembinaan akhlak, 

pembiasaan ibadah, adab terhadap guru, kedisiplinan hidup, serta pola relasi 

spiritual antara santri dan pengasuh. 

 
41 Rafli Kahfi dkk., “Klasifikasi Tasawuf, Amali, Falsafi, Akhlaki,” Jurnal Pendidikan 

dan Konseling 5, no. 1 (2023): 4076. 



16 

 

Dengan demikian, dinamika yang dimaksud dalam penelitian ini adalah 

dinamika bentuk manifestasi tasawuf, yaitu perubahan dari tasawuf sebagai ilmu 

yang diajarkan secara eksplisit menuju tasawuf sebagai nilai yang diinternalisasikan 

dalam kultur pendidikan pesantren. Perubahan ini tidak selalu menunjukkan 

hilangnya tasawuf, tetapi justru memperlihatkan proses adaptasi tasawuf terhadap 

kebutuhan pendidikan, tingkat kesiapan intelektual santri, serta orientasi 

kelembagaan pesantren kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini berusaha 

melihat apakah tasawuf dalam pesantren saat ini masih hidup dalam bentuk akhlaki, 

amali, atau bahkan tersisa dalam bentuk nilai-nilai spiritual yang tidak lagi disebut 

secara terminologis sebagai tasawuf, namun tetap berfungsi sebagai ruh dalam 

pembentukan karakter dan kesadaran religius santri. 

2. Pondok Pesantren: 

Pondok pesantren adalah lembaga pendidikan yang digunakan untuk 

menimba ilmu pengetahuan agama Islam. Biasanya berbentuk asrama atau kamar-

kamar sederhana yang dikelola oleh kiai atau guru mengaji.42  

Ada berbagai macam tipologi pondok pesantren yang ada saat ini, umumnya 

pondok pesantren akan dibagi menjadi tiga tipologi besar, namun penulis hanya 

mengelompokkannya menjadi dua tipologi saja, yaitu pesantren salaf dengan pola 

pendidikan yang masih berorientasi pada kitab-kitab sebagai inti pendidikan, dalam 

perkembangannya banyak pesantren salaf mulai memasukkan kurikulum yang 

berorientasi pada sekolah umum, sebagai jawaban atas tantangan perkembangan 

 
42 Hidayat dkk., “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam di 

Indonesia,” 232. 



17 

 

zaman. Meskipun pada  penerapannya kajian kitab-kitab kuning tetap menjadi 

prioritas.43 Pondok pesantren khalaf adalah kebalikan dari pondok pesantren salaf. 

Pesantren khalaf lebih terbuka atas perubahan, dengan tetap mengajarkan nilai-nilai 

keislaman, santri juga dibekali berbagai pengetahuan umum dan berbagai 

pendidikan keterampilan. Pesantren khalaf akan lebih mudah dalam menerima hal-

hal baru yang datang dari luar, yang kemudian dijadikan sebagai bahan untuk 

perkembangan pesantren selanjutnya.44 Tipologi pesantren lainnya ialah pondok 

pesantren komprehensif atau gabungan, dari dua jenis pondok pesantren 

sebelumnya yaitu salaf dan khalaf.  

E. Penelitian terdahulu 

1. Khazanah Pemikiran Tasawuf Di Kalimantan Selatan (Studi Bibliografi) 

Sebuah laporan penelitian dari LP2M UIN Antasari, yang ditulis oleh M. 

Zainal Abidin, M. Rusydi dan Wardatun Nadhirah. Penelitian ini menggali 

khazanah pemikiran tasawuf di Kalimantan Selatan melalui studi bibliografi. 

Fokusnya adalah pada literatur-literatur yang membahas ajaran tasawuf di wilayah 

ini.45  

Secara singkat penelitian ini memberikan wawasan tentang pemikiran 

tasawuf yang ada di Kalimantan, selain itu paparan data yang disampaikan dalam 

penelitian ini juga membantu peneliti untuk menemukan literatur penelitian tasawuf 

terdahulu, yang di mana semua penelitian tasawuf yang ada dicantumkan 

 
43 Septuri, Manajemen Pondok Pesantren Pengantar Penerapan Fungsi Manajemen 

(Lampung; Pusaka Media, 2020), 55. 
44 Septuri, Manajemen Pondok Pesantren Pengantar Penerapan Fungsi Manajemen, 65. 
45 Nadhiroh dkk., “Khazanah Pemikiran Tasawuf di Kalimantan Selatan   (Studi 

Bibliografi).” 



18 

 

merupakan penelitian yang berkaitan dengan tokoh, pemikiran atau kitab tasawuf. 

Penelitian terkait pondok pesantren dan ajaran tasawuf masih sangat sedikit 

dilakukan, jika dibandingkan dengan jumlah pondok pesantren dan santri yang ada 

di Kalimantan selatan.  

2. Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan Guru di Kalimantan Selatan 

Penelitian ini dimuat dalam disertasi Mahmud mahasiswa program doktoral 

pasca sarjana UIN Antasari Pendidikan Islam dan juga dimuat dalam jurnal 

penelitian STIQ Amuntai dengan judul yang sama. Penelitian ini dilakukan oleh 

Asmaran, Husnul Yaqin, dan Mahmud dalam menelaah jaringan ilmu tasawuf Tuan 

Guru di Kalimantan Selatan. Pendekatannya adalah kualitatif dan lapangan. 

Penelitian ini mengungkap bagaimana jaringan ilmu tasawuf Tuan Guru berpusat 

di beberapa daerah utama, seperti Martapura, Nagara, Barabai, Amuntai, Rantau, 

Banjarmasin, dan Tabalong, dengan materi penyampaian yang beragam, dari 

tasawuf akhlaki, amali dan falsafi, dengan kitab yang digunakan seperti Ihya 

Ulumudin hingga kitab ulama lokal, dengan tharîqat yang banyak ditemui yaitu 

berupa Sammâniyyah, Naqsyabandiyyah, Qadariyyah, dan Alawiyyah.46 

Data dari penelitian ini juga menjadi bahan pegangan untuk penulis dalam 

menentukan pondok pesantren daerah mana saja yang akan dijadikan sampel dalam 

penelitian ini. Selain itu, dalam kajian terhadap pola tasawuf pada pesantren, 

tentunya akan secara tidak langsung akan didapatkan bagaimana transmisi 

keilmuan yang terjadi pada sebuah pondok pesantren, sanad keilmuan, metode 

 
46 Asmaran As dkk., “Transmisi Ilmu Tasawuf Tuan guru di Kalimantan Selatan.” 



19 

 

pembelajaran, kitab yang dipilih, dan interaksi guru murid menggambarkan ke arah 

mana kiblat keilmuan sebuah pondok pesantren tersebut. Hal ini yang akan menjadi 

pembaruan terhadap penelitian sebelumnya di mana penelitian berfokus pada 

jaringan keilmuan tasawuf tuan guru.  

3. Tasawuf di Masyarakat Banjar Kesinambungan dan Perubahan Tradisi 

Keagamaan 

Sebuah jurnal ilmiah yang ditulis oleh Mujiburrahman. Sejak abad ke-18 

hingga sekarang, tasawuf memiliki pengaruh yang kuat pada masyarakat Banjar. 

Tasawuf masyarakat Banjar dalam sepanjang sejarahnya memiliki kecenderungan 

dalam menggabungkan tasawuf etis al-Ghazali dan tasawuf falsafi Ibnu Arabi, 

munculnya pengajian-pengajian tasawuf sempalan. Dalam jurnal ini dijelaskan, 

tasawuf selain mempengaruhi kehidupan sosial, tasawuf juga dipengaruhi 

kehidupan sosial, di mana tasawuf harus berhadapan dengan panteisme agama 

Hindu, gerakan perlawanan kolonialisme, dan pada masa tertentu menjadi sekutu 

para politisi. 

Penelitian ini memberikan gambaran terhadap tasawuf apa yang telah 

berkembang pada masyarakat Banjar sehingga menjadi landasan penulis dalam 

menyusun teori tasawuf yang akan digunakan dalam penelitian. Di mana tasawuf 

yang mengakar kuat pada orang Banjar ialah tasawuf imam Ghazali, ibnu Arabi, 

kecenderungan kepada tarekat tertentu, dan gerakan-gerakan tasawuf sempalan 



20 

 

yang ikut berkembang dalam kehidupan sosial keagamaan masyarakat Banjar, yang 

sedikit banyaknya tentu akan mempengaruhi pendidikan dipondok pesantren.47 

F. Sistematika Penulisan  

Untuk mempermudah pembahasan dalam penelitian ini, maka peneliti 

mengorganisasikan sistematika sebagai berikut: 

Bab I: Pendahuluan, latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan 

penelitian, definisi operasional, penelitian terdahulu, metodologi penelitian dan 

sistematika penulisan 

Bab II: landasan teori, bab ini menyajikan tinjauan literatur yang relevan 

dengan topik penelitian. Isinya meliputi pembahasan tentang tasawuf dengan 

berupa, tokoh dan dinamika keilmuan tasawuf, kitab-kitab tasawuf di Kalimantan 

Selatan, pola-pola ajaran tasawuf di Kalimantan Selatan dan juga pembahasan 

tentang pondok pesantren dalam hal sejarah pondok pesantren di Kalimantan 

Selatan dan tipologi pondok pesantren di Kalimantan Selatan. 

Bab III: Metode Penelitian, pada bab ini menjelaskan metode yang 

digunakan dalam penelitian, meliputi tempat dan waktu penelitian, pendekatan 

penelitian, jenis penelitian, sumber data, teknik pengumpulan data, teknik 

keabsahan data, teknik analisis data, penyajian dan penarikan kesimpulan 

Bab IV: Hasil Penelitian dan Pembahasan  

Bab V: Kesimpulan dan Implikasi  

 
47 Mujiburrahman, “Tasawuf di Masyarakat Banjar Kesinambungan dan Perubahan 

Tradisi ke Agamaan,” Kanz Philosopia 3, no. 2 (2013). 


