BAB IV
PEMBAHASAN

A. Gambaran Umum Pesantren

1. Khulqul Hasan (Qulsan)

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat

Pondok Pesantren Qulsan (Khulq al-Hasan) berdiri pada sekitar tahun 2013,
menjadikannya salah satu pesantren yang masih relatif muda dibandingkan
pesantren-pesantren tradisional lainnya di kota Banjarmasin. Penamaan Qulsan
merupakan akronim dari Khulq al-Hasan, yang mengandung makna akhlak yang
baik—sebuah konsep inti dalam visi pendidikan mereka.

Jumlah santri saat ini sekitar 40 orang, mengalami penurunan signifikan dari
jumlah sebelumnya yang sempat mencapai lebih dari 100 santri. Selain itu pondok
ini juga memiliki pondok pesantren yang di khususkan untuk putri namun juga
dengan jumlah yang lebih sedikit. Meski demikian, penyusutan jumlah tersebut
dijelaskan oleh para pengurus bukan sebagai kegagalan sistem pendidikan,

melainkan bagian dari selektivitas internal serta dinamika manajemen pondok.'?

Pondok ini berada di kawasan tengah kota Banjarmasin, di antara
permukiman warga, dan memiliki dua bangunan utama yang terhubung pada bagian
atap namun terpisah di bagian bawah oleh jalan umum. Posisi tersebut
menyebabkan aktivitas majelis sering berdampak pada aktivitas warga; pada saat
mudir membuka majelis, akses jalan kerap ditutup sementara untuk menampung

jamaah yang hadir. Pesantren ini dipimpin oleh Habib Ali al-Baiti, seorang ulama

125 Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul
Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA

67



muda namun memiliki jaringan keilmuan yang luas, terutama melalui majelis rutin
beliau di berbagai kota, termasuk Palangkaraya. Kedudukan karismatik beliau

menjadi salah satu fondasi utama kehidupan spiritual pesantren ini.!?°

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan

Secara struktural, kepemimpinan berada langsung di bawah mudir yakni
Habib Ali al-Baiti, tanpa keberadaan ulama sepuh lain sebagaimana lazimnya pola
pesantren tradisional. Di bawah beliau, struktur kepengurusan dipegang oleh, santri
alumni dari Qulsan itu sendiri yang mengabdi, dan para santri praktik mengajar dari

pondok pesantren Bangil Dalwa.

Tidak terdapat banyak struktur formal kelembagaan seperti wakil mudir,
kepala kurikulum, ataupun divisi pengajaran khusus. Sistem pembinaan lebih
bersifat sentralistik dan karismatik, di mana seluruh sentral nilai, keputusan, ritme

kegiatan, bahkan atmosfer spiritual tertuju pada figur mudir.

Habib Ali tidak menekankan sistem beban belajar yang padat; jadwal
mengajar sering dilonggarkan dan dapat diliburkan apabila ada kegiatan khidmah,
renovasi, atau agenda dakwah luar. Sistem ini secara eksplisit dinyatakan
meneladani format awal pondok Darullughah Wadda’wah (Dalwa) pada masa
Abuya Hasan Baharun, yang kala itu menitikberatkan pembentukan santri melalui

pelayanan terhadap pondok, bukan banyaknya mata pelajaran.'?’

126Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul
Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA

127Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul
Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA

68



c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan
Karakteristik santri Qulsan menunjukkan kecenderungan kepatuhan yang
kuat terhadap figur pengasuh. Hasil wawancara menunjukkan bahwa santri, baik
yang masih belajar maupun yang telah mengabdi, secara tegas menyatakan bahwa
penghormatan terhadap mudir berada pada prioritas tertinggi, bahkan tanpa ragu
ketika ditanya antara memilih orang tua atau mudir maka dijawab dengan cepat

bahwa memilih mudir.'?®

Santri tidak hanya menjalankan rutinitas belajar dan ibadah, tetapi juga,
mendampingi mudir dalam perjalanan dakwah, terlibat dalam pelayanan pondok,
mengurusi kebutuhan logistik kegiatan, mengelola majelis ketika jamaah datang

dalam jumlah besar.

Kitab yang dipelajari berpusat pada akhlak dan nasihat keagamaan, antara
lain, Nashdih al-‘lIbad, Ayyuhd al-Walad, Akhldq Li al-Banin. Ritme ini
menunjukkan bahwa pendidikan akhlak merupakan inti formasi identitas santri
Qulsan, sedangkan fikih, nahwu, dan kitab dasar lain tidak ditekankan secara ketat.

Keteladanan dianggap lebih primer daripada hafalan atau tumpukan materi.'?

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren
Kultur pesantren Qulsan dibangun di atas takzim absolut kepada pengasuh.

Dalam beberapa pernyataan lapangan, santri menegaskan bahwa rasa hormat itu

128Qayyis, Dewan Pengajar Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren
Khulqul Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA

129Qayyis, Dewan Pengajar Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren
Khulqul Hasan, 29 Juli 2025, Pukul 19:00 WITA

69



bahkan berada di atas preferensi sosial pribadi mereka. Keteladanan akhlak mudir
menjadi inti pembinaan spiritual, lebih kuat dari kurikulum tertulis. Pondok ini juga
mengadopsi bentuk penyatuan identitas antara, figur karismatik pengasuh, jamaah
luar pesantren, santri dan pengurus Habib Ali tidak hanya mengajar, tetapi juga

menjadi poros kehidupan komunitas, termasuk secara sosial dan kultural.

Dari aspek pendidikan, mudir memandang ilmu tidak harus diburu secara
formal dan intens, karena pengolahan hati dan pengabdian merupakan inti
perjalanan rohani. Oleh karena itu, pelajaran dapat diliburkan bila ada kebutuhan
pelayanan, renovasi, atau agenda dakwah beliau. Atmosfer ini membentuk kultur
khas, patronasi spiritual yang kuat, ritme akademik yang lentur, kesadaran adab

sebagai inti pembinaan.!'*°

Jadwal harian pondok ini dapat dirangkap dalam tabel berikut:

Waktu Kegiatan Utama Bentuk Aktivitas
Shalat berjamaah, dzikir, doa
04.45-6.30 Shalat berjamaah dan wirid
bersama
Bersih pondok, persiapan
6.30-7.00 Kegiatan pondok / khidmah
belajar di majelis
8.00-12.00 Pembelajaran Kitab Belajar
12.30-13.00 Sholat Zuhur Berjemaah -

Istirahat / aktivitas bebas
13.00-14.00 -
terarah

130Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul
Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA

70



14.00-15.30 Kegiatan Ekstrakurikuler Silat

Shalat berjamaah dan
15.30-16.00 Shalat Ashar berjamaah, dzikir
ibadah rutin

18.00-20.00 Majelis atau pengajian Pengajian umum, nasihat agama
21-00-22.00 Aktivitas internal pondok Diskusi ringan, interaksi santri,
22.00-04.45 Istirahat Tidur malam

Dalam pandangan beliau terhadap tasawuf, beliau lebih memandang
tasawuf sebagai ilmu tambahan saja, ia adalah ilmu cerita. Apa yang sering disebut
sebagai “penerapan tasawuf” di pesantren sebenarnya lebih tepat dipahami sebagai
penerapan kurikulum akhlak dan adab. Pondok itu sendiri, kata narasumber,
hanyalah bangunan; yang dapat menerapkan nilai-nilai adalah manusianya,
terutama para santri yang menjalankan ibadah, menjaga adab, dan mempraktikkan
nilai moral. Karena itu, aspek-aspek seperti kesombongan, keikhlasan, iri, hasad,
dan niat baik merupakan wilayah hati yang tidak bisa diatur dengan formalitas
kurikulum. Tasawuf sebagai ilmu hati pada akhirnya sangat personal dan tidak
dapat dipukul rata. Para santri mungkin melakukan hal yang sama secara lahiriah,
tetapi belum tentu keadaan batinnya sama; bahkan pakaian atau gaya seseorang pun
tidak bisa dijadikan ukuran karena semua kembali kepada dimensi hati yang hanya

diketahui oleh Allah'3!.

Mereka juga menjelaskan bahwa tujuan semua pesantren Ahlussunnah

Wal Jama’ah pada dasarnya sama: mencari ridha Allah, mengikuti sunnah Nabi,

131 Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul
Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA

71



membentuk akhlak mulia, dan memberikan ilmu yang bermanfaat. Dari sudut
pandang ini, tasawuf sebenarnya bisa diartikan telah hadir dalam roh pendidikan
pesantren meskipun tidak diajarkan sebagai mata pelajaran khusus, atau dalam
wadah yang dibuat khusus untuk mendalami tasawuf. Narasumber menekankan
bahwa yang terpenting adalah akhlak dan hati yang bersih, bukan sekadar
pengetahuan teoretis tentang tasawuf, sebab pengetahuan bisa dicari di mana saja,
bahkan melalui gawai, tetapi pembentukan hati membutuhkan pembiasaan,

keteladanan, dan proses panjang dalam kehidupan pesantren. '3

2. Pondok Pesantren al-Istiqomah

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat
Pondok Pesantren Al-Istiqgomah berdiri pada tanggal 17 November 1984 di
kawasan Pekapuran Raya, Kecamatan Banjarmasin Selatan. Wilayah tersebut
sebelumnya merupakan kawasan padat hunian Muslim namun belum memiliki
lembaga pendidikan Islam representatif—baik dari sisi fasilitas, kualitas, maupun

kapasitas untuk mencetak kader ulama.

Inisiatif pendirian pondok dimulai oleh Prof. Dr. KH. A. Hafiz Anshary,
M.A., yang memiliki hubungan kekerabatan dengan Abd. Muiz, seorang santri
alumni Pesantren Datu Kalampayan Bangil. Melalui dukungan tanah wakaf dari
orang tua angkat Abd. Muiz, yakni H. Hasan, lembaga ini resmi berdiri dan

memiliki komitmen kuat pada, penguatan ilmu agama berbasis kitab kuning,

132 Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul
Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA

72



penyediaan fasilitas pendidikan Islam formal di perkotaan, regenerasi ulama

pewaris tradisi keilmuan Ahlussunnah wal Jama’ah.

Pada fase awal berdiri, pondok menghimpun tokoh-tokoh agama setempat
dalam sebuah struktur Badan Pendiri, terdiri dari, H. Muhammad Sariman (Ketua),
Prof. Dr. KH. A. Hafiz Anshary, M.A. (Sekretaris), H. Hasan dan H. Bahruddin
(Anggota). Sejak awal, orientasi lembaga ini telah diarahkan pada upaya mencetak

ulama, bukan sekadar menyediakan wadah pendidikan agama dasar.'*?

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan
Secara ke pengasuhan, al-Istiqgomah berada di bawah arahan langsung Prof.
Dr. KH. A. Hafiz Anshary, M.A., seorang ulama karismatik dengan latar keilmuan
mendalam. Struktur internal pengajaran dibagi menjadi dua segmentasi waktu. Pagi
hari dengan jenjang (MI, MTs, MA), jenis Pendidikan yang formal dan Kurikulum
nasional ditambah pelajaran agama dasar. Kemudian, siang sampai dengan sore
(Awaliyah hingga Wustha), non formal pesantren, dengan kurikulum Kajian kitab

kuning.

Pengajar berbeda antara shift pagi dan sore, menandakan struktur manajerial
yang tertata, modern, dan berorientasi operasional. Pola pendidikan pesantren
bercorak kombinatif, formal (RA, MI, MTs, MA) dan salafi kitab (awaliyah,

wustha).

133Budi Pondok Pesantren al-Istigomah Banjarmasin,
www.laduni.id/post/read/67019/pesantren-al-istiqomah-banjarmasin, 17 November 202,

73



Tidak terdapat mata pelajaran tasawuf sebagai disiplin ilmu formal. Nilai-
nilai tasawuf bisa dianggap telah dilebur dalam kurikulum akhlak dan adab, melalui
kitab, Akhlag Li al-Banin dan Minhaj al- ‘Abidin. Kepatuhan organisatoris, disiplin
akademik, dan segmentasi pengasuhan menunjukkan corak kelembagaan yang

lebih mapan dan birokratis dibandingkan pesantren Qulsan.'**

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan
Jumlah santri mukim tercatat sekitar 40 orang, namun mayoritas santri
bersifat pulang-pergi, sejalan dengan lokasi pondok yang berada di tengah kota.
Santri dan santriwati berada dalam satu kompleks, namun ruang kelas untuk belajar

dipisahkan—santriwati tidak disediakan asrama.
Pola pendidikan memadukan, ilmu syariat lahiriah (fikih, nahwu, sharaf),
akhlak dan pembiasaan moral. Dalam dialog penelitian, Ustadz Muhammad Jamil
menjelaskan bahwa tasawuf dipahami sebagai akhlak, bukan sebagai teori mistis

atau tarekat. Beliau menegaskan pentingnya, syariat dan hakikat tidak dipisahkan.

Beliau juga sering kali dalam pembicaraan menekankan konsep Tauhid
Af’al, melihat Allah dalam segala kejadian, kesaksian batin dalam makna syahadat
Meskipun beliau memahami terminologi tasawuf dengan baik, beliau sangat
berhati-hati dalam mengungkapkannya menunjukkan bahwa, tasawuf dipandang

tinggi, tidak layak dibahas serampangan atau tanpa sanad keilmuan. Sikap ini

134 Muhammad Jamil, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Istiqgomah,
11 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

74



menandai nuansa sufistik yang berdisiplin, tidak ekspresif, tidak verbal, dan tidak

diumumkan sebagai kurikulum.'?

5

Waktu Kegiatan Utama Bentuk Aktivitas
7.00-12.00 Pendidikan Formal Sekolah RA / MI / MTs / MA,
pelajaran umum + agama dasar

12.00-14.00 Istirahat dan kebutuhan | Makan, istirahat, sholat zuhur,
pribadi persiapan belajar siang

14.00-16.30 Pendidikan  Pesantren | Kajian kitab kuning (Awaliyah —
Non Formal Wustha), nahwu, sharaf, fikih

15.30-16.00 Shalat Ashar berjamaah | Shalat berjamaah dan ibadah rutin

16.30- Pulang Murajaah  pelajaran, persiapan
17.00 pengajian

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren

Kultur Al-Istigomah bersifat moderatif-salafi-klasik, terlihat dari, struktur

kelembagaan rapi, disiplin kelas formal, pembagian wilayah Pendidikan yang jelas,

dan pemisahan santri dan santriwati. Berbeda dari pesantren karismatik-sentralistik

seperti Qulsan, otoritas spiritual di Al-Istigomah tidak bertumpu hanya pada satu

figur pengasuh, tetapi tersistem dalam kurikulum formal dan tata kelola pendidikan.

Atmosfer diskusi dengan Ustadz Muhammad Jamil menunjukkan dua lapis

kesadaran, tasawuf berati akhlak, moral, asas pembinaan hati dan tasawuf sama

dengan hakikat terdalam syahadat, penyaksian bathin, tauhid af‘al. Namun

135 Muhammad Jamil, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Istiqomah,
11 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

75



demikian, ia tetap menegaskan ketiadaan tasawuf formal karena, sifatnya terlalu

dalam, melewati kapasitas usia santri, berisiko jika tidak berlandaskan syariat kuat

Dengan demikian, al-Istigomah bisa dianggap memosisikan tasawuf
sebagai, ruh pendidikan, bukan mata Pelajaran. Nilai-nilai sufistik tidak
diperkenalkan secara eksplisit, tetapi hadir dalam pembelajaran adab, tata krama,

serta penghayatan tauhid.

3. Pondok Pesantren Nurul Jannah

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat

Pondok Pesantren Nurul Jannah berdiri pada tahun 1990 di kawasan
Kelayan, Banjarmasin—sebuah wilayah padat penduduk yang memiliki tradisi
keberagamaan kuat dan menjadi pusat interaksi sosial masyarakat Muslim
perkotaan. Pendiri utama pondok ini adalah KH. Basirun Ali, yang memimpin sejak
awal berdirinya hingga wafat pada Januari 2010. Setelah kepemimpinan beliau,
pondok dikelola oleh tiga figur, Ustadz Edi Rahmadi, Ustadz H. Zaini, Ustadz H.
Syafii (putra pendiri), dan saat ini kepala sekolah pondok pesantren Nurul Jannah

berada di bawah kepemimpinan Ustadz Nawawi.!3

Pada masa awal berdiri, jumlah santri mencapai kurang lebih 200 orang,
namun pondok sempat mengalami periode vakum sehingga pengasuh harus turun

langsung mencari santri. Kini, pondok kembali berkembang pesat dengan jumlah

136 Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul
Jannah , 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

76



santri lebih dari 1.000 orang, menjadikannya salah satu pesantren terbesar kategori

PDF (Pendidikan Diniyah Formal) di Banjarmasin.'’

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan
Nurul Jannah memiliki struktur kelembagaan modern, terintegrasi dengan
sistem PDF (Pendidikan Diniyah Formal). Dengan demikian, kurikulum tetap
berporos pada kajian kitab, namun juga tunduk pada pengaturan administratif
Kementerian Agama sehingga memuat pelajaran umum. Program pendidikan
terbagi menjadi, Santri mukim di asrama yang terbatas kurang lebih 40 santri dan
Santri Pulang-pergi yang merupakan Mayoritas, disebabkan karena keterbatasan

fasilitas asrama.

Model PDF memosisikan Nurul Jannah sebagai lembaga yang
mengawinkan tradisi kitab klasik dengan kerangka administrasi modern negara.
Kebijakan unik Lembaga, seluruh pengajar harus alumni Nurul Jannah, jika bukan,
wajib belajar 1 tahun dulu di pondok sebelum mengajar. Kebijakan ini dimaksudkan
untuk menjaga ketulenan tradisi keilmuan, menghindari infiltrasi paham luar yang

tidak sejalan, dan memastikan kesinambungan sanad keilmuan

Sanad keilmuan pondok tersambung kepada Syekh Yasin al-Padani, serta
guru-guru lokal seperti Guru Syukri dan Guru Muadz, yang dikenal memiliki

afiliasi kuat pada tradisi tasawuf Sunni.!*8

137 Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul
Jannah , 11 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

138 Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul
Jannah , 11 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

77



c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan
Sebagai pesantren PDF urban, karakteristik santri Nurul Jannah sangat
heterogen dari sisi sosial, ekonomi, dan latar keluarga. Mayoritas santri bersifat
pulang-pergi, sementara santri mukim hanya sebagian kecil akibat keterbatasan

fasilitas asrama.

Kitab-kitab akhlak yang digunakan antara lain, Al-Washdya, Ta’lim al-
Muta’allim, Kifiyah al-Atqiyd’, dan Minhdj al-‘Abidin. Kitab-kitab ini
menunjukkan bahwa akhlak berada pada prioritas utama, tetapi tasawuf tidak
dijadikan disiplin keilmuan mandiri. Tradisi pengambilan ijazah sanad keilmuan
dilakukan secara terbatas, terutama ke ulama-ulama senior seperti Guru Muadz,

namun lebih bersifat personal, tidak terinstitusionalisasi dalam kurikulum santri.'®

Pada Pondok ini diadakan majelis rutin yang diselenggarakan, Hari Selasa
pagi, pengajian Mabddi Figh oleh Ustadz Sam’ani, S.Ag., Hari Selasa siang: Sabil
al-Muhtadin karya Syekh Arsyad al-Banjari dan malam Ahad, salat berjamaah, salat
hajat, pembacaan Yasin, syair, dan Isya berjamaah. Namun, tidak terdapat wirid

atau zikir tarekat yang bersifat khusus.'*

Kegiatan Rutin Setiap Hari Selasa

Waktu | Kegiatan Pengajar Nilai Pendidikan

Pagi Mabadi Figh Ustadz Sam’ani Dasar syariat

139 Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul
Jannah , 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

140 Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul
Jannah , 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

78



Siang | Sabilal Muhtadin Ustadz Sam’ani Figh Banjar klasik

Malam Minggu
Waktu Kegiatan
Maghrib Shalat berjamaah
Setelahnya Shalat Hajat
Setelahnya Yasin & Syair
Isya Shalat berjamaah

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren
Kultur akademik Nurul Jannah bersifat institusional, teratur, dan formal.
Namun, tidak ada penerapan nilai tasawuf secara langsung dan sadar kepada para
santri oleh para pengajar, tetapi tetap ada penekanan kepada akhlak seperti, disiplin
salat berjamaah, ketaatan santri pada peraturan pondok, dan pembiasaan akhlak

sehari-hari

Pengajar memahami tasawuf, tetapi tasawuf dianggap wilayah personal,
bukan ranah edukasi formal. Dalam percakapan, Ustadz Nawawi menekankan

bahwa tasawuf terlalu dalam untuk diajarkan tanpa kesiapan ilmu syariat yang

79



memadai. Pola ini mencerminkan sudut pandang tasawuf tidak ditolak, tetapi

ditempatkan pada level ruh pendidikan, bukan pada kurikulum formal'*!.

Kultur pesantren bercorak urban-fungsional, berada di kawasan padat
masyarakat Muslim, menjadi rujukan pendidikan Islam perkotaan, menetapkan SPP
sangat rendah (maksimum Rp50.000; gratis untuk Tsanawiyah), menunjukkan

fungsi sosial pesantren sebagai penyokong pendidikan rakyat kecil.!*?

4. Pondok Pesantren Al-Hikmah

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat
Pondok Pesantren Al-Hikmah berlokasi di JI. Kelayan A IT RT. 15 RW. 02
Kelurahan Murung Raya, Kecamatan Banjarmasin Selatan, Kota Banjarmasin,
Kalimantan Selatan. Pesantren ini berada di kawasan padat penduduk di jantung
kota Banjarmasin, sehingga mudah diakses oleh masyarakat dan dikelilingi oleh

ekosistem pendidikan Islam yang cukup dinamis.

Cikal-bakal Al-Hikmah bermula dari kegiatan pendidikan Al-Qur’an untuk
remaja tingkat SMP yang dirintis oleh KH. Abdurrahman Shiddiq bekerja sama
dengan SMPN 8 Banjarmasin pada sekitar tahun 1984-1987, dengan salah satu
kebijakan unik bahwa khatam Al-Qur’an menjadi syarat kelulusan. Kegiatan
tersebut kemudian bertransformasi menjadi Taman Pengajian Al-Qur’an (TPA) Al-

Hikmah yang beroperasi di langgar Darul Huda, dengan murid-murid yang

14INawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul Jannah
, 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

142Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul Jannah
, 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

80



didominasi oleh anak-anak dari keluarga kurang mampu dan yatim piatu, tanpa

pungutan SPP.

Seiring meningkatnya minat masyarakat, dibangunlah gedung khusus TPA
dengan dua ruangan di atas tanah sekitar 8 x 18 meter. Dari perkembangan TPA ini,
KH. Abdurrahman Shiddiq kemudian merintis pendirian Pondok Pesantren Tahfiz
Al-Qur’an Al-Hikmah pada tahun 2007, dengan orientasi menggabungkan basis

tahfiz al-Qur’an dan kurikulum pendidikan nasional bagi lulusan SD dan MI.

Pondok Pesantren Al-Hikmah dikelola oleh Yayasan Wakaf Masjid Al-
Hikmah, dan secara administratif berada di bawah naungan Kementerian Agama.
Dalam data kelembagaan, pesantren ini tercatat sebagai PPS Al-Hikmah (pondok
pesantren swasta) dengan SK pendirian formal bertanggal 6 Februari 2018. Saat ini,
jumlah santri tercatat lebih dari 600 orang. Secara genealogi sosial-keagamaan, Al-
Hikmah memiliki kedekatan dengan tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah, meskipun
dalam praktik kelembagaan pesantren menjaga posisi moderat dan tidak

menonjolkan identitas organisasi tertentu secara formal.'*

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan
Al-Hikmah beroperasi sebagai pondok pesantren tahfiz yang digandeng
dengan kurikulum pendidikan nasional, dengan fokus Hafalan Al-Qur’an (tahfiz 30
juz), Penguasaan kitab kuning (kitab kuning berjenjang). Secara kelembagaan,
pesantren, berada di bawah Yayasan Wakaf Masjid Al-Hikmah, berstatus swasta di

bawah Kementerian Agama, menggunakan pola PKPPS dan sedang berproses

143 https://caripesantren.com/pontren/al-hikmah-kalimantan-selatan, diakses 7 Desember

2025

81



menuju status Pendidikan Diniyah Formal (PDF), namun belum memenuhi syarat
jumlah santri Aliyah yang ditetapkan (minimal 250 orang. Jumlah santri tingkat
Tsanawiyah mencapai sekitar 540 orang, sedangkan Aliyah sekitar 100 santri.
Kondisi ini menjadikan pengembangan jenjang Aliyah dan peningkatan status

kelembagaan masih menghadapi keterbatasan.

Dari sisi kelembagaan, Al-Hikmah menempatkan, tahfiz dan kajian kitab
kuning sebagai inti pendidikan, akhlak sebagai bingkai nilai, sedangkan tasawuf
tidak masuk dalam mata pelajaran formal, baik di program formal maupun
nonformal. Secara historis dan manajerial, pesantren ini dikelola secara profesional
dengan data santri yang teradministrasi di bawah Kementerian Agama. Jumlah guru
dan tenaga kependidikan tercatat sekitar 23 orang, yang membimbing lebih dari 600

santri di jenjang Wustha dan Ulya.'*

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan
Santri Pondok Pesantren Al-Hikmah berjumlah sekitar 600—622 orang,
terdiri dari santri laki-laki dan perempuan, dengan komposisi yang relatif seimbang
(sekitar 327 laki-laki dan 279 perempuan dalam salah satu data administratif).
Sebagian besar berada pada jenjang Madrasah Tsanawiyah, sementara santri Aliyah
relatif lebih sedikit. Mayoritas santri adalah pulang-pergi, meskipun terdapat pula
santri mukim dalam jumlah terbatas (puluhan orang, tidak mencapai lima puluh

santri mukim).

144Agus Salim, Kepala Madrasah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 4
November 2025, Pukul 14:00 WITA

82



Ciri penting pola pendidikan di Al-Hikmah ialah kelas campuran, di mana
santri laki-laki dan perempuan belajar dalam satu kelas yang sama, terutama pada
tingkat Tsanawiyah. Hal ini menimbulkan kekhawatiran khusus terkait pergaulan
remaja yang mulai memasuki usia baligh, terutama karena belum semua santri
memahami batasan-batasan lawan jenis secara matang. Untuk mengantisipasi,
pthak pesantren memasang CCTV di sejumlah titik untuk memudahkan
pengawasan dan menjaga pergaulan santri.'*®

Program tahfiz dan jadwal belajar relatif padat, Santri pulang siang lalu
kembali setelah Ashar untuk mengikuti program tambahan, terutama bagi mereka
yang mengikuti program tahfiz. Program hafalan untuk santri mukim: wajib 2
lembar per minggu (sekitar 2 juz per tahun), sedangkan santri pulang-pergi
menargetkan 1 juz per tahun. Santri yang konsisten dapat menyelesaikan 30 juz
dalam waktu sekitar 4 tahun dan semenjak 2007, setiap tahun ada santri yang

menyelesaikan hafalan 30 juz.!

Dari sisi kajian kitab kuning, yang dipelajari antara lain, Tafsir Jaldlain,
Fathul Mu’in (fikih), kitab-kitab dasar lainnya sesuai jenjang. Pagi—siang diisi
dengan pembelajaran formal, dan kajian kitab kuning sedangkan sore—malam

difokuskan pada, tahfiz Al-Qur’an, kegiatan ibadah berjamaah.

Waktu istirahat santri diatur ketat, ketika jam istirahat, santri tidak

diperkenankan keluar bebas kecuali untuk keperluan tertentu. Olahraga

45Agus Salim, Kepala Madrasah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 4
November 2025, Pukul 14:00 WITA

146Agus Salim, Kepala Madrasah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 4
November 2025, Pukul 14:00 WITA

83



dijadwalkan sekitar 40 menit, misalnya bermain bola atau lari. Setelah Maghrib dan
Isya, diadakan kajian hingga sekitar pukul 22.00. Hari Sabtu dan Ahad relatif lebih
longgar sebagai waktu istirahat; izin pulang bagi santri mukim juga dibatasi

ketat. !4

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren
Kultur pendidikan di Pondok Pesantren Al-Hikmah sangat ditandai oleh,
Orientasi Tahfiz dan Kitab Kuning, dengan Visi utama pesantren adalah, mencetak
generasi muda yang cinta al-Qur’an, melahirkan hafiz-hafizah yang berakhlak
mulia, menggabungkan kecintaan al-Qur’an dengan komitmen terhadap sunnah dan
dua target utama pendidikan Adalah, hafalan al-Qur’an dan kemampuan membaca

dan memahami kitab kuning.

Akhlak dan tasawuf sebagai pengamalan, bukan kurikulum, dalam
percakapan, narasumber menjelaskan bahwa, tasawuf tidak diajarkan sebagai mata
pelajaran tersendiri, bahkan pada suatu titik pernah ditekankan oleh yayasan bahwa
“tasawuf” tidak boleh diajarkan. Namun, nilai-nilai yang dalam tradisi klasik
dikategorikan sebagai tasawuf hadir dalam bentuk pelajaran akhlak dasar serta

pembiasaan sehari-hari.!*®

Kitab-kitab seperti, Akhldq Li al-Banin, Mahfuzat dan Ta’'lim al-Muta’allim

diposisikan sebagai turunan tasawuf oleh narasumber, tetapi ditampilkan kepada

47Agus Salim, Kepala Madrasah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 4
November 2025, Pukul 14:00 WITA

148 A gus, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 11 Juni 2025,
Pukul 14:00 WITA

84



santri sebagai pendidikan akhlak umum. Bagi narasumber, akhlak merupakan
bagian tak terpisahkan dari tasawuf, namun pengajaran tentang tasawuf sebagai
disiplin ilmu yang membahas maqamah, ahwal, dan dimensi batin yang rumit
dianggap belum tepat untuk usia Tsanawiyah—Aliyah dengan kapasitas syariat yang

masih berkembang.

Narasumber menekankan bahwa praktik tasawuf lebih tampak dalam, adab
santri kepada guru dan teman, cara bergaul di kantin, kepedulian sosial, misalnya
ketika ada teman yang sakit lalu diantar berobat, tolong-menolong dan rasa empati.
Dalam pengertian ini, tasawuf hadir sebagai suasana batin dan warna akhlak, bukan

sebagai istilah yang sering disebut atau mata pelajaran resmi pada jadwal pelajaran.

5. Pondok Pesantren Yanabi

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat
Pondok Pesantren Yanabi berada di bawah naungan Yayasan Nasyatul
Alawiyyin Banjarmasin, yang juga membawahi beberapa lembaga pendidikan lain,
seperti Raudhatul Atfal, Madrasah Ibtidaiah, dan Pendidikan Kesetaraan (PKBM).
Secara kelembagaan, pesantren ini memosisikan diri sebagai lembaga pendidikan
Diniyah dengan jenjang yang disetarakan dengan tsanawiyah dan aliyah, namun
dalam internal pondok kelas-kelas diberi nama Awaliyah halagah satu sampai

Awaliyah halagah 6.

Pondok Pesantren Yanabi berdiri pada tahun 2014 dan berlokasi di, JI.
Komp. Cahaya Alam Permai II, Basirih, Kec. Banjarmasin Barat, Kota

Banjarmasin, Kalimantan Selatan 70117. Secara arsitektural, bangunan pesantren

85



terdiri dari empat lantai, lantai 1: ruang-ruang belajar, lantai 2: kamar/asrama santri,

lantai 3: gudang, dan lantai 4 dikosongkan.

Pesantren ini sejak awal diarahkan untuk menjadi lembaga yang
menekankan pendidikan Diniyah dan kajian kitab, yang tercermin dalam basis

yayasan dan kebijakan pembiayaan santri tertentu.'*’

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan

Sebagai unit di bawah Yayasan Nasyatul Alawiyyin, Pondok Pesantren
Yanabi memiliki struktur pendidikan yang terhubung dengan, RA, MI, dan PKBM
yang dikelola yayasan, jenjang diniyah setara tsanawiyah—aliyah (Awaliyah 1-6).
Fokus utama pendidikan diniyah di pesantren ini adalah, ilmu alat (nahwu—sharaf),
bahasa Arab, fikih, kajian kitab akhlak dan adab. Kitab-kitab yang diajarkan di
antaranya, Akhlaq Li al-Banin, Mahfizat dan Ta’lim al-Muta’allim, Bidayah al-
Hiddyah (khususnya untuk kelas 6 Awaliyah). Dengan sistem pembelajaran
menggunakan model halagah, guru duduk di tengah, para santri melingkar
mengelilingi guru, tanpa meja dan kursi, hanya menggunakan rehal, meja kecil

rendah setinggi kurang lebih 30-35 cm.

Kegiatan belajar kitab turas dilaksanakan pada pagi hari, sekitar pukul
09.00-12.00, dengan dua mata pelajaran per hari. Di luar jam tersebut, tersedia

pelajaran tambahan untuk santri yang berminat, yang dilaksanakan setelah Shalat

1Hasyim, Mudir Pondok Yanabi, Wawancara Pribadi, Pondok pesantren Yanabi, 7
Desember 2025, 16.00 WITA

86



Subuh, Ashar, Magrib, bahkan Isya. Dengan demikian, pembinaan ilmu dan adab

berlangsung hampir sepanjang hari bagi santri yang aktif mengikuti tambahan.

Yayasan juga menetapkan kebijakan khusus, santri yatim dan santri dari
kalangan sayyid (keturunan habaib) dibebaskan dari pembayaran SPP. Latar
belakang pendidikan para pengajar cukup beragam, dengan alumni dari, Ribat
Tarim, Darul Mustafa, Darussalam, Sunniyah Salafiyah Pasuruan, Al-Anwar
Sarang, Darullughah Wadda’wah (Dalwa) Bangil dan UIN Antasari. Keberagaman
sanad dan latar pesantren ini menunjukkan akar keilmuan yang kuat dan luas,

terutama dalam tradisi salafiyah-syafi‘iyah.'>

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan
Jumlah santri di Pondok Yanabi sekitar, kurang lebih 90 santri putra dan 7
orang santri putri. Pondok putri sendiri relatif baru, baru mulai dibuka pada tahun
2025, sehingga jumlah santriwati masih sedikit. Santri putra dan putri belajar di

tempat yang berbeda, namun masih dalam satu lingkungan pondok yang sama.

Ciri khas kebijakan kesiswaan, seluruh santriwati diwajibkan memakai
cadar hitam dan pakaian serba hitam, tanpa kecuali, baik pengajar maupun santri,
hal ini menunjukkan penekanan kuat pada kesopanan lahiriah dan penjagaan

kehormatan.

Fokus pendidikan Yanabi adalah, pendidikan diniyah (kajian kitab, ilmu

alat, fikih, akhlak), program tahfiz namun masih belum berkembang optimal. Selain

150 Hasyim, Mudir Pondok Yanabi, Wawancara Pribadi, Pondok pesantren Yanabi, 7
Desember 2025, 16.00 WITA

87



diwajibkan belajar, santri juga diarahkan untuk khidmah kepada pondok dan

masyarakat sekitar, ikut membantu berbagai kebutuhan internal pondok, dilatih

agar tidak hanya berilmu, tetapi juga melayani

Program kesetaraan (PKBM) tetap berjalan, namun, tidak menjadi fokus

utama, pengelolaannya “tidak terlalu terurus” jika dibandingkan dengan program

diniyah, meskipun demikian, santri tetap antusias mengikuti pelajaran PKBM

sebagai jalur ijjazah forma

1151

Waktu Senin Selasa Rabu Kamis Jumat Sabtu Ahad
Majlis Ust. Majlis Ust.
18:30 Majlis Maulid Burdah Majlis Ust.
Syarif Muhib
(Maghri Ustadz (18:30- — (18:30— | Agus (18:30-
(18:30— (18:30—
b) muhib 19:30) 19:30) 19:30)
19:30) 19:30)
Sholat Sholat
19:30 Sholat Sholat Sholat Sholat Sholat
Berjamaa Berjama
(Isya) Berjamaah | Berjamaah | Berjamaah Berjamaah Berjamaah
h ah
Musyawa Surah
Mudzakara
21:00- rah Muhadhara Al- Mudzakarah
Syair h& Mutholaah
22:00 Anggota h Kahfi & | & Murgjaah
Murajaah
Kamar Tadarus

Desember 2025, 16.00 WITA

151 Hasyim, Mudir Pondok Yanabi, Wawancara Pribadi, Pondok pesantren Yanabi, 7

88




Bangun Bangun Bangun Bangun Bangun
04:30 Bangun Pagi | Bangun Pagi
Pagi Pagi Pagi Pagi Pagi
Sholat
Sholat
Subuh Sholat Sholat Sholat Sholat
05:00 Subuh | Sholat Subuh
Berjamaa Subuh Subuh Subuh Subuh
(Subuh) Berjama | Berjamaah
h (setiap | Berjamaah | Berjamaah | Berjamaah Berjamaah
ah
hari)
Majlis Khatam
05:45- Majlis Ust. | Majlis Ust. Majlis Ust. Majlis Ust.
Ust. — an Al-
06:30 Muhib Muhib Muhib Muhib
Muhib Qur’an
Tanzhif
Pagi Tanzhif Tanzhif Tanzhif
06:30 — Tanzhif Pagi | Tanzhif Pagi
(kecuali Pagi Pagi Pagi
Jumat)
07:00- Makan Makan Makan Makan Makan
Makan Pagi | Makan Pagi
07:30 Pagi Pagi Pagi Pagi Pagi
Sholat Sholat Sholat Sholat Sholat
Sholat Dhuha
08:00— Dhuha Dhuha Dhuha Dhuha Dhuha
(kecuali
09:00 (kecuali (kecuali (kecuali (kecuali (kecuali
Jumat)
Jumat) Jumat) Jumat) Jumat) Jumat)

&9



Pembelaj
aran
09:00- Pembelajar | Pembelajar | Pembelajar Pembelajaran | Pembelajara
Wajib
12:00 an Wajib an Wajib an Wajib Wajib n Wajib
(Sabtu—
Kamis)
Sholat
Dzuhur Sholat Sholat Sholat Sholat Sholat
12:30
Berjamaa Dzuhur Dzuhur Dzuhur Dzuhur Dzuhur
(Dzuhur)
h (setiap | Berjamaah | Berjamaah | Berjamaah Berjamaah Berjamaah
hari)
Muhawaroh
13:30- | Muhawar
Khot Khot — (13:00—
14:00 oh
13:30)
Sholat
Sholat Sholat Sholat
16:00 Ashar Sholat Ashar | Sholat Ashar
Ashar Ashar Ashar
(Ashar) | Berjamaa Berjamaah Berjamaah
Berjamaah | Berjamaah | Berjamaah
h
Hadroh Majlis Ust.
Idhofi
16:30- Basaudan | Idhofi Ust. Idhofi Ust. Mukhlis
Ust. —
17:00 (16:10- Muhib Muhib (16:30-
Muhib
17:30) 17:00)

90



Tanzhif Tanzhif Tanzhif Tanzhif Tanzhif
17:45- Sore Sore Sore Sore Sore Tanzhif Sore | Tanzhif Sore
18:15 (setiap (setiap (setiap (setiap (setiap (setiap hari) | (setiap hari)
hari) hari) hari) hari) hari)

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren
Jumlah pengajar di Pondok Yanabi sekitar dua belas orang, dengan latar
belakang pendidikan pesantren yang kuat dan beragam. Para ustadz di pondok ini
digambarkan, terbuka dalam berbagi ilmu, tidak menyembunyikan materi, siap

menjelaskan dengan sanad keilmuan yang mereka miliki.

Dalam konteks tasawuf, hasil wawancara dengan Ustadz Muhib
memberikan gambaran penting. Tasawuf yang Shahih dan Bahaya Tasawuf
Menyimpang. Narasumber menekankan bahwa, tasawuf mengenal konsep magam
dan makrifat, yakni tingkatan kedekatan spiritual kepada Allah, magam tidak
mungkin dicapai tanpa syariat; tasawuf yang memutus hubungan dengan syariat
adalah penyimpangan, terdapat bahaya besar ketika seseorang menempuh “jalan

diri sendiri”, hanya mengandalkan ilham pribadi atau pengalaman batin tanpa

bimbingan ilmu dan guru yang bersanad.

Beliau mencontohkan, orang yang merasa mendapat makrifat lalu
meninggalkan salat dan puasa, orang yang tertipu oleh keramat atau keanehan batin

lalu meyakini dirinya wali. Dalam perspektif ini, keramat bukan bukti makrifat;

91




bahkan bisa menjadi hijab jika menumbuhkan kebanggaan diri dan meremehkan

syariat.!>

6. Pondok pesantren al-Anshori

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat

Pondok Pesantren Al-Anshori merupakan lembaga pendidikan tahfiz yang
berdiri pada tahun 2009 atas inisiasi KH. Ahmad Anshari (rahimahullah), seorang
tokoh tarekat sekaligus Muqgoddam Tarekat Tijaniyah di Kalimantan Selatan. Pada
masa awal berdirinya, lembaga ini berkembang dari pusat majelis zikir dan zawiyah
Tijaniyah, kemudian diperluas menjadi pesantren tahfiz dengan fokus khusus pada
pendidikan anak-anak usia madrasah ibtidaiyah.

Pondok ini memiliki cabang di Batu Tungku, Pelaihari yang di khususkan
untuk santri putra, dan santri putri yang berlokasi di kompleks Ma‘had Ibtidaiyah
Al-Anshori di Banjarmasin. Dengan demikian, titik kunjungan peneliti merupakan
pusat pendidikan santriwati. Secara fisik, pesantren terus mengalami pembangunan.
Pada saat penelitian dilakukan, tengah berlangsung pembangunan gedung dengan
estimasi biaya pondasi sekitar Rp400 juta. Pembelian lahan di lingkungan tersebut
juga sangat sulit dan mahal; beberapa puluh meter persegi tanah dihargai hingga
Rp2,5 miliar. Kondisi ini menggambarkan tantangan finansial lembaga, terlebih
karena, pesantren tidak memiliki donatur tetap, dan operasional bergantung pada

kontribusi wali santri.'>?

152Muhibuddin, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Yanabi, 4
Desember 2025, Pukul 12:00 WITA

1537 aini, Pengasuh Yayasan al-Anshori, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-
Anshori, 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA

92



b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan
Pondok Pesantren Al-Anshori berada di bawah kepemimpinan generasi

kedua, Ustadz Zaini, putra pendiri dengan karakteristik kelembagaan:

1) fokus utama: tahfiz al-Qur’an

2) jenjang pendidikan: setara Madrasah Ibtidaiyah (MI)

3) seluruh santri mukim, tidak ada sistem pulang-pergi untuk santri kecil
4) waktu pembelajaran dan rutinitas mengarah pada penanaman hafalan

dan adab dasar

Al-Anshori tidak mengikuti pola pesantren kitab salafiyah, tetapi berstastus

sebagai Madrasah Ibtidaiyah Swasta.!>

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan
Santri yang mondok di Al-Anshori merupakan anak-anak usia diniyah dasar

(MI). Oleh karena itu:
1) tidak diajarkan kitab kuning tingkat menengah
2) pelajaran tasawuf tidak diberikan sama sekali
Fokus pendidikan dibatasi pada kapasitas perkembangan usia:
1) hafalan al-Qur’an
2) adab dan disiplin dasar

3) rutinitas ibadah harian

154 Zaini, Pengasuh Yayasan al-Anshori, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-
Anshori, 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA

93



Pendidikan formal diniyah didukung dengan sistem pemondokan penuh:
1) seluruh santri tinggal di dalam lingkungan pesantren
2) pembiasaan pengawasan total sejak usia awal

Dengan demikian, bentuk transmisi nilai spiritual bukan melalui teori

tasawuf, melainkan melalui ritme ibadah, kedisiplinan, dan adab harian.!*

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren
Karakteristik utama kultur Pondok Pesantren Al-Anshori adalah dominasi
tradisi tahfiz dan warna tarekat Tijaniyah. Meskipun tarekat ini tidak diberikan
kepada santri, lembaga ini tetap berfungsi sebagai zawiyah utama Tarekat Tijaniyah
di Kalimantan Selatan dengan kegiatan rutin tarekat, sore Jumat sampai malam
Sabtu, untuk jamaah yang sudah berbaiat dan umum, namun santri tidak dilibatkan

dalam majelis tarekat.

Dengan demikian, terjadi pemisahan tegas antara tarekat sebagai ruang
spiritual dewasa dengan tahfiz sebagai ruang pembinaan anak. Aspek tasawuf di
sini muncul secara institusional, bukan pedagogis. Tasawuf tidak diajarkan sebagai
ilmu, tetapi dihadirkan sebagai lingkungan yang membentuk sikap batin, melalui
disiplin dan adab. Para santri berada dalam wilayah yang dipengaruhi tradisi tarekat
dan amaliah para gurunya, namun mereka sendiri tidak terlibat langsung dalam

praktik tarekat tersebut. Dengan kata lain, tasawuf hadir sebagai suasana hidup yang

155 Zaini, Pengasuh Yayasan al-Anshori, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-
Anshori, 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA

94



dirasakan dan dijalani, bukan sebagai praktik spiritual khusus ataupun kajian

teoritis.!®

7. Pondok Pesantren Shiratut Thalibin

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat
Pondok Pesantren Shiratut Thalibin berlokasi di Jl. Alalak Utara RT.11,
Kelurahan Alalak Utara, Kecamatan Banjarmasin Utara, Kota Banjarmasin,
Kalimantan Selatan. Pesantren ini berdiri pada 1989 M / 1410 H dan sejak awal
dirancang sebagai pesantren berbasis kitab kuning salafiyah. Penamaannya Shiratut
Thalibin bermakna “Jalan Para Penuntut llmu”, menegaskan orientasi tradisi

keilmuan klasik.

Pendirian pesantren diawali dari gagasan KH. M. Thaha, yang kemudian
didukung oleh tokoh masyarakat, Guru H. Buslen dan Bapak Ijuh Jafar. Dalam
masa rintisan, masyarakat Alalak Utara, Berangas Timur, dan Tatah Masjid
memberikan dukungan penuh berupa wakaf tanah, bangunan, dana, bahkan hasil
panen padi, mengingat mayoritas penduduk adalah petani. Dukungan swadaya lokal
ini memperlihatkan tingkat kepercayaan sosial yang tinggi kepada lembaga
keagamaan. Wakaf tanah dilakukan oleh beberapa tokoh setempat, H. Owe, Anang

H. Hamdan, dan H. Suparmo.'®’

Pada awal 1990, pembangunan selesai dengan luas bangunan sekitar 20 x

20 meter (enam lokal), berbahan dasar kayu meranti, ulin, dengan atap sirap.

156 Zaini, Pengasuh Yayasan al-Anshori, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-
Anshori, 8 Agustus 2025, Pukul 17:00 WITA

157 Ponpes Shiratut Thalibin, https://id.scribd.com/document/648605569/Profil-Singkat-
PPS-ST, diakses 10 Desember 2025

95



Legalitas kelembagaan semakin diperkuat dengan keluarnya Akta Pendirian No. 16
dan SK Operasional No. 229 tanggal 30 November 2023. Saat ini, pondok berstatus

swasta di bawah naungan PPS Shiratut Thalibin.

b. Sistem Kelembagaan dan Kepengasuhan
Shiratut Thalibin sejak awal mengadopsi kurikulum kitab kuning berjenjang
yang berkiblat pada sistem pembelajaran Pesantren Darussalam Martapura, karena
mayoritas guru pengajarnya merupakan alumni Martapura. Corak keilmuannya
bersifat salafiyah syafi‘iyah, terkonsentrasi pada, fikih, tauhid, nahwu—Sharaf,

adab, dan kajian kitab kuning tradisional.

Selain fokus diniyah, pesantren secara bertahap memperluas sarana fisik.
Pembangunan ruang kelas tambahan masih berlangsung ketika peneliti melakukan
kunjungan, sehingga keterbatasan fasilitas kamar dan asrama membuat mayoritas

santri bersifat pulang-pergi, sementara santri mukim hanya berjumlah sedikit.!>®

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan
Data kelembagaan mencatat jumlah santri mencapai kurang lebih 461 santri,
didukung oleh sekitar 26 tenaga pendidik dan kependidikan. Komposisi santri
didominasi oleh siswa yang berasal dari lingkungan sekitar Alalak Utara, sehingga

kultur pendidikan sangat terkait dengan jaringan sosial lokal.

Ciri utama pendidikan:

158 Jailaini, Pimpinan Pondok Shiratut Thalibin, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren
Shiratut Thalibin , 5 Juli 2025, Pukul 13:00 WITA

96



1)

2)

3)

4)

pembelajaran berlangsung pagi hingga siang (sekitar pukul 07.30—

14.00)

santri mukim hanya sebagian kecil

sarana asrama masih dalam tahap pengembangan

tidak ada pemisahan kelas antara santri putra dan putri pada tingkat

pembelajaran, kelas digabung

Wawancara lapangan memperlihatkan suasana komunikasi yang terbatas.

Pengasuh senior menjawab pertanyaan peneliti secara singkat dan padat tanpa

elaborasi panjang, kemungkinan dipengaruhi oleh usia sepuh dan kewajiban

mengajar. Hal ini menciptakan tantangan metodologis dalam pengumpulan data

verbal namun mengonfirmasi kultur internal pondok: menekankan praktik dan

disiplin, bukan diskusi spekulati

f159

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren

Kultur Shiratut Thalibin bercorak salafiyyah-komunitarian:

a)

b)

d)

basis sosialnya adalah jamaah lokal Alalak Utara

pendirian bersifat swadaya tanpa ketergantungan pada donatur
eksternal

gaya pendidikan tidak flamboyan, tidak karismatik figur tunggal
hubungan guru—santri sederhana, tidak seperti di pesantren berbasis

tarekat.

159 Jailaini, Pimpinan Pondok Shiratut Thalibin, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren
Shiratut Thalibin , 5 Juli 2025, Pukul 13:00 WITA

97



Dalam konteks tasawuf, posisi Shiratut Thalibin jelas dan tegas:

1) Tasawuf disederhanakan sebagai akhlak, nilai tasawuf sama dengen
adab, kesopanan, akhlak keseharian dan tidak diajarkan sebagai
disiplin ilmu atau tarekat

2) Menolak penyimpangan yang mengatasnamakan tasawuf, secara
eksplisit menolak paham tasawuf sempalan atau praktik spiritual yang
dinilai tidak bersandar pada syariat dan sikap ini konsisten dengan
garis Kaum Tuha di mana tasawuf yang benar tidak mencabut syariat

Kultur santri cukup sederhana, dengan datang, belajar, sholat fardhu zuhur,
dan pulang, minim sistem ritual tambahan, kegiatan Amaliyah standar pesantren
(ibadah harian, salat berjamaah). Tidak seperti pesantren yang mengembangkan
pengabdian (khidmah) atau tarekat, Shiratut Thalibin mempertahankan model
salafiyah lokal dengan kontrol syar‘i yang ketat dan tanpa ekspresi sufistik yang

penuh dengan simbol-simbo].!®°

8. Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiyah

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat
Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiyah berlokasi di JI. Alalak Tengah RT.
15 RW. 08, Banjarmasin Utara, Kota Banjarmasin, Kalimantan Selatan. Lembaga
ini tumbuh dari akar pendidikan diniyah tradisional yang sudah cukup tua, yakni
Madrasah Diniyah Awaliyah (MDA) Tarbiyatul Islamiyah yang berdiri sejak 10

Januari 1955. Madrasah diniyah tersebut pada mulanya diposisikan sebagai

160 ailaini, Pimpinan Pondok Shiratut Thalibin, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren
Shiratut Thalibin , 5 Juli 2025, Pukul 13:00 WITA

98



pendidikan tambahan (suplemen) sore hari bagi anak-anak di sekitar Alalak, dengan

penekanan pada baca tulis Al-Qur’an dan dasar-dasar ilmu agama.

Seiring berjalannya waktu dan meningkatnya kebutuhan masyarakat
terhadap pendidikan keagamaan yang lebih terstruktur, para pengelola berupaya
mengembangkan lembaga ini menjadi pesantren yang lebih komprehensif. Upaya
tersebut diwujudkan dengan pendirian unit pesantren pada 16 Juli 2007, ditandai
dengan pemancangan tiang pertama yang dilakukan oleh Walikota Banjarmasin

saat itu, H. Ahmad Yudhi Wahyuni Usman, S.E., pada 23 Januari 2008.

Secara historis, lahan pesantren merupakan wakaf warga Alalak Tengah dan
Alalak Utara, dengan luas kurang lebih 10 m x 60 m, yang kemudian dikembangkan
menjadi kompleks bangunan semi permanen berukuran sekitar 8 m x 20 m (3 unit,
12 ruang), ditambah ruang UKS dan kantin berukuran 1,5 m x 8 m. Dalam usianya
yang telah melampaui setengah abad, lembaga ini tetap menghadapi keterbatasan
fasilitas, namun tetap konsisten menyediakan pendidikan keagamaan bagi
masyarakat sekitar, terutama dari kalangan yatim dan keluarga kurang mampu.
Pondok ini didirikan dan dikembangkan oleh tokoh-tokoh lokal, di antaranya,

Ustadz Muhammad Amin (alm.), dan KH. Muhammad Jahri Simin.'®!

Dari madrasah diniyah sederhana, Tarbiyatul Islamiyah kemudian

berkembang menjadi pesantren yang menggabungkan pendidikan agama dan

161 Tarbiyatulislamiyah, https://tarbiyatulislamiyah.wordpress.com/, diakses 10 Desember
2025

99



pendidikan umum, dengan cita-cita menjadi pesantren modern yang kompetitif dan

profesional.

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan
Secara kelembagaan, Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiyah berada di
bawah pengelolaan badan yang sedang berproses menjadi Yayasan At-Tarbiyah.
Struktur pendidikannya mencakup beberapa jenjang, Madrasah Tsanawiyah dan

Madrasah Aliyah.

Proses pembelajaran dibagi menjadi dua sesi utama. Pagi hari, memuat mata
pelajaran umum: Bahasa Indonesia, Bahasa Inggris, Matematika, dan lainya,
kemudian juga mata pelajaran agama Tauhid, Fikih, Nahwu, Sharaf, Tarikh, Hadis,
Bahasa Arab, Tajwid, dan Akhlak. Sore hari, madrasah diniyah. Dalam pengamatan
peneliti, dinamika relasi antara pengelola pagi dan sore tidak selalu sepenuhnya
harmonis, meskipun hal ini masih dalam ranah dugaan dan tidak menjadi fokus

penelitian.'®?

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan
Sasaran pendidikan Tarbiyatul Islamiyah adalah anak usia 12—18 tahun,
khususnya anak-anak yatim dan keluarga kurang mampu di sekitar Alalak dan
Banjarmasin. Santri seluruhnya bersifat pulang-pergi, bukan mukim, sehingga pola

interaksi mereka dengan pesantren terfokus pada jam belajar pagi.

Secara ideal, tujuan pondok ini adalah:

162Wahyu, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 24 November 2025, Pukul 11:00 WITA

100



1) Mencerdaskan anak didik dan memberikan pengetahuan keagamaan

yang cukup

2) Membekali pengetahuan umum yang relevan dengan kebutuhan zaman

3) Menciptakan suasana belajar harmonis dan kondusif

Dalam praktiknya, para narasumber menjelaskan bahwa tujuan utama

pesantren adalah:

1) membina santri agar mampu membaca dan memahami kitab

2) sekaligus menyiapkan mereka dengan ijazah pendidikan umum

Karena kemampuan santri beragam, pondok mengintegrasikan dua jalur:

1) jalur agama dengan penguasaan kitab kuning

2) jalur umum dengan ijazah formal paket kesetaraan PKBM

Dengan demikian, jika seorang santri tidak melanjutkan studi melalui jalur

agama, ia tetap memiliki peluang melalui jalur pendidikan umum. 6

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren
Kultur sosial di Tarbiyatul Islamiyah memperlihatkan suasana yang akrab
dan cair di antara para pengajar, diwarnai dengan candaan dan kehangatan internal.
Peneliti mencatat, pada kunjungan pertama (24 November 2025), para pengajar

menyambut dengan ramah, bahkan mengajak makan bersama, sebelum kemudian

163 Wahyu, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 24 November 2025, Pukul 11:00 WITA

101



mengarahkan peneliti untuk bertemu dengan Ustadz Ismail, guru mata pelajaran

akhlak tingkat ulya, sebagai narasumber utama untuk pembahasan tasawuf.'®*

Secara geografis dan kultural, pesantren ini berada dekat dengan Masjid
Jami’ Tuhfaturroghibin (Masjid Kanas), salah satu masjid bersejarah di
Banjarmasin yang didirikan oleh H. Marwan bin H.M. Amin, ulama sufi yang
dikenal sebagai keturunan keempat Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari (Datuk
Kelampayan). Lingkungan ini membentuk latar historis yang dekat dengan tradisi
tasawuf dan tarekat. Pendiri pesantren juga memiliki kedekatan dengan Tarekat
Tijaniyah, dan banyak pengajarnya merupakan pengamal tarekat tersebut,

meskipun amalan tarekat tidak diajarkan secara khusus kepada santri.'%

Dalam konteks tasawuf, diskusi bersama Ustadz Ismail menghasilkan

beberapa poin penting:
1) Pembedaan akhlak dan tasawuf

Akhlak dipahami sebagai perbaikan perilaku lahiriah: sopan santun, adab
keseharian, cara bergaul dengan guru, teman, dan masyarakat. Tasawuf dipahami
sebagai wilayah batin: pembersihan hati dari riva’, ‘ujub, takabur, su’uhzan, serta
penataan adab hati kepada Allah dan makhluk. Keduanya bergerak ke arah yang
sama (perbaikan diri), tetapi berada pada level yang berbeda: jasmani—lahiriah dan

ruhani—batiniah.

164 Wahyu, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 24 November 2025, Pukul 11:00 WITA

165 Tarbiyatulislamiyah, https://tarbiyatulislamiyah.wordpress.com/, diakses 10 Desember
2025

102



Dalam praktik pendidikan, pada tingkatan dasar dan menengah, materi-
materi tersebut dibingkai sebagai pelajaran akhlak, melalui kitab-kitab seperti,

Akhlak Li al-Banin dan Nash a’ih al-Diniyyah.
2) Tasawuf sebagai adab dan tazkiyah, bukan “ampihan sembahyang”

Narasumber menjelaskan bahwa di masyarakat Banjar, tasawuf sering
disalah paham sebagai ajaran yang mengajarkan untuk meninggalkan Shalat atau
menyatu dengan Tuhan secara keliru. Mereka menegaskan bahwa Tasawuf yang
lurus datang agak “terlambat” ke masyarakat, sehingga persepsi negatif terbentuk
terlebih dahulu. Namun, kehadiran ulama seperti Guru Sekumpul yang mengajarkan
Thya’ ‘Ulum al-Din berperan besar meluruskan pandangan masyarakat; meskipun
pada awalnya ditolak, pengajaran itu akhirnya diterima dan mengubah cara orang
memandang tasawuf. Bagi narasumber, inti tasawuf dapat diringkas sebagai “adab”
— adab murid kepada guru, adab guru kepada murid, adab sesama manusia, dan

puncaknya adab kepada Allah!¢®
3) Tasawuf hidup, tarekat, dan pentingnya sanad

Narasumber juga menyinggung eksistensi berbagai tarekat di Kalimantan
Selatan, seperti Nagsyabandiyah, Sammaniyah, Khalwatiyah, dan Qadiriyah.
Amalan tarekat dianalogikan seperti “resep dokter spesialis”: Ada zikir umum yang
bisa diamalkan siapa saja, dan ada zikir khusus untuk kondisi ruhani tertentu yang

harus diberikan oleh guru yang ahli dan bersanad

166 Tsmail, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 3 Desember 2025, Pukul 11:00 WITA

103



Jika amalan khusus disebarkan sembarangan kepada orang yang tidak siap,
akan muncul keganjilan dan kesalahpahaman sosial. Dalam konteks ini, tasawuf
dipandang sebagai sesuatu yang harus bersandar pada sanad dan ilmu dan tidak

boleh berbasis klaim pribadi atau pengalaman batin tanpa bimbingan

Fenomena dzikir nasyid berjamaah yang kadang melahirkan keadaan wajd
(seperti pingsan atau ekstase) juga diamati dengan sikap hati-hati: boleh terjadi

dalam bimbingan guru, tetapi tidak boleh dijadikan tujuan atau pertunjukan. '’
4) Sikap kehati-hatian terhadap tasawuf menyimpang

Ustadz Ismail menegaskan bahwa hampir setiap kali mengajar, ia
mengingatkan santri untuk berhati-hati terhadap ajaran tasawuf yang menyimpang,
terutama, tasawuf yang memutus syariat, klaim-klaim mistik tanpa dasar ilmu dan

pemahaman salah tentang konsep-konsep seperti Nur Muhammad.'®8

Karena itu, di tingkat kurikulum formal, tasawuf tidak ditulis sebagai mata
pelajaran, tetapi, hadir dalam pelajaran akhlak, dijelaskan melalui pembahasan
penyakit hati, dan hidup dalam bentuk adab santri kepada guru, cara memuliakan

ilmu, dan kehati-hatian ulama dalam menerima dan mengajarkan amalan.

Dengan demikian, di Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiyah, tasawuf
bukan diposisikan sebagai ilmu asing yang terpisah, melainkan sebagai ruh yang

menjiwai akhlak, ibadah, dan tradisi keilmuan pesantren; sementara secara

167 Ismail, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 3 Desember 2025, Pukul 11:00 WITA

168 Ismail, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 3 Desember 2025, Pukul 11:00 WITA

104



kelembagaan, lembaga tetap menjaga jarak dari tasawuf yang berpotensi disalah
paham dan menegaskan bahwa syariat adalah fondasi yang tidak boleh

ditinggalkan.

9. Pondok Pesantren Abnaul Amin

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat
Pondok Pesantren Abnaul Amin merupakan lembaga pendidikan Islam yang
berlokasi di kawasan Kuin Kacil, wilayah pinggiran Kota Banjarmasin yang dalam
beberapa aspek dapat digolongkan sebagai kawasan yang relatif tertinggal
(mendekati kategori 3T). Di wilayah tersebut, pondok ini menjadi salah satu—
bahkan satu-satunya—Ilembaga yang secara konsisten menyelenggarakan

pendidikan keagamaan berbasis pesantren.

Pondok ini didirikan sekitar akhir 1980-an (sekitar tahun 1989) oleh seorang
kiai yang berasal dari Amuntai. Seiring berjalannya waktu, kepengurusan pondok
banyak dipegang oleh satu keluarga besar; hampir semua pengurus dan pengelola
masih memiliki hubungan kekerabatan, sehingga watak kelembagaannya sangat

kental dengan nuansa kekeluargaan.'®

Sejak awal berdiri, Abnaul Amin diarahkan untuk memberikan pendidikan
diniyah tingkat ibtida dan tsanawiyah, dengan menekankan penguatan dasar-dasar
ilmu agama bagi masyarakat sekitar. Meskipun belum memiliki fasilitas pendidikan

yang lengkap dan belum melanjutkan ke jenjang aliyah, pondok ini telah

169 Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka ,
Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA

105



melahirkan banyak alumni yang kemudian berkiprah sebagai tokoh agama lokal di

lingkungan sekitarnya.

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan
Secara struktural, Pondok Pesantren Abnaul Amin hanya membuka jenjang
pendidikan sampai tingkat tsanawiyah diniyah, baik dalam bentuk Pendidikan
diniyah sore dari siang hingga sekitar pukul lima sore sementara Pendidikan formal

tsanawiyah pagi baru dibuka dalam dua tahun terakhir. '7

Seluruh sistem pembelajaran di pondok ini berbasis pulang-pergi, tidak ada
santri mukim. Hal ini berkaitan dengan, keterbatasan fasilitas asrama, karakter
sosial ekonomi masyarakat sekitar, dan orientasi pondok yang sejak awal didesain

sebagai lembaga madrasah/pesantren sore bagi warga Kuin Kacil dan sekitarnya

Dari sisi rujukan keilmuan, sistem pendidikan pondok ini mengikuti pola
pendidikan Pondok Pesantren Darussalam Martapura, baik dari sisi, struktur
jenjang dan pengelompokan pelajaran, pemilihan kitab dasar, corak akidah dan

fikih.

Para pengajar yang terlibat banyak berasal dari alumni pesantren besar di
Kalimantan Selatan, seperti, Pondok Pesantren Al-Falah, Mursyidul Amin dan
Darussalam Martapura. Namun demikian, para ustadz mengakui bahwa mereka

belum memiliki alumni luar negeri (seperti lulusan Mesir atau Yaman), sehingga

170 Muhammad, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka ,
Pondok Pesantren Abnaul Amin , 21 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

106



pengajaran masih difokuskan pada tingkat dasar dan menengah, tanpa masuk ke

pembahasan kitab-kitab berat atau spesifik tasawuf.!”!

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan
Tidak ada santri mukim, seluruh santri Pondok Abanaul Amin adalah santri
pulang-pergi yang datang dari lingkungan sekitar pondok. Dalam suasana
keseharian, jika berkunjung ke pondok pada jam aktif, yang tampak adalah, banyak
anak-anak usia diniyah, suasana mirip madrasah sore dengan nuansa pesantren

sederhana.

Kurikulum yang diajarkan secara umum meliputi, ilmu-ilmu dasar
keislaman (fikih, tauhid, baca tulis Al-Qur’an, tajwid), akhlak, terutama melalui
kitab Akhlag Li al-Banin dan Ta’lim al-Muta’allim. Pembelajaran tasawuf tidak
diajarkan secara khusus. Dalam diskusi, pengasuh dan pengajar menjelaskan bahwa
jenjang tsanawiyah belum tepat untuk pengajaran tasawuf mendalam dan kemudian
juga kapasitas santri masih berada pada tahap pembentukan dasar-dasar ibadah dan

akhlak.!”?

Pengamatan peneliti terhadap santri pengurus menunjukkan, sebagian santri
bahkan belum familiar dengan istilah “tasawuf” bahkan ada yang mengira-ngira
bahwa tasawuf adalah ilmu yang berkaitan dengan hal-hal mistis semata Hal ini
mengonfirmasi bahwa tasawuf tidak hadir sebagai istilah teknis dalam keseharian

santri, tetapi lebih tercermin dalam pelajaran akhlak dasar dan pembiasaan adab.

17IMuhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka ,
Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA

172 Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka ,
Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA

107



d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren
Dalam pertemuan kedua (27 November 2025), peneliti berkesempatan
berdiskusi lebih panjang dengan para pengajar pondok. Suasana diskusi cair dan
hangat. Banyak hal dibahas, mulai dari tasawuf, pendidikan santri, hingga obrolan
ringan tentang asal daerah dan latar belakang mereka. Dari perbincangan itu tampak

beberapa ciri kultur penting:'”

1) Peran sosial pondok di wilayah pinggiran
Kuin Kacil sebagai wilayah pinggir kota, dengan karakter sosial yang
cenderung kurang tersentuh pendidikan agama formal. Pondok Abnaul Amin
menjadi satu-satunya rujukan pendidikan Islam yang berkesinambungan di
kawasan tersebut, meski demikian hanya setingkat tsanawiyah diniyah, pondok ini
menjadi sentral dakwah lokal dan melahirkan kader-kader agama bagi masyarakat
sekitar

2) Sikap terhadap tasawuf dan ajaran menyimpang

Para pengajar menunjukkan sikap cukup tegas dan resisten terhadap ajaran
tasawuf yang mereka anggap menyimpang, khususnya tasawuf yang disebut
tasawuf sabuku. Mereka menceritakan kasus, misalnya seorang muazin yang
ditegur oleh salah seorang pengamal ajaran tersebut dengan kalimat: “Untuk apa
azan, Tuhan tidak tuli, Tuhan tidak perlu dipanggil.” Kemudian para ustadz
menjelaskan bahwa azan bukan untuk memanggil Allah, tetapi memanggil umat

Islam untuk shalat; contoh ini dipakai untuk menunjukkan cara berpikir yang salah

173 Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka ,
Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA

108



dari kelompok yang menafsirkan agama hanya berdasarkan logika atau pemahaman

tekstual pribadi, tanpa dasar ilmu dan sanad.

Menurut para ustadz, banyak penganut ilmu semacam itu, tidak pernah
mondok, belajar dari mulut ke mulut dan memahami ayat atau hadis secara
sepotong, “mengambil satu ayat dan melupakan ayat lainnya”. Karena itu, mereka
sangat berhati-hati dan cenderung tidak membuka ruang diskusi tasawuf di level
santri tsanawiyah, agar santri tidak salah paham dan tidak terpapar oleh pemahaman

tasawuf yang keliru.!"
3) Kesadaran akan keterbatasan dan sikap terbuka

Pengasuh pondok secara jujur mengakui bahwa, pengajaran di pondok
masih di tingkat dasar, mereka merasa belum mumpuni untuk masuk ke wilayah
kajian-kajian yang lebih tinggi, termasuk tasawuf mendalam dan juga mereka tidak
melarang santri untuk melanjutkan pendidikan ke jenjang yang lebih tinggi baik

kuliah ataupun mondok di pesantren lain, termasuk di Jawa.

Sikap ini menunjukkan bahwa meskipun sumber daya keilmuan pondok
terbatas, para pengelola memiliki kesadaran diri ilmiah dan mendukung santri untuk
terus menuntut ilmu di tempat lain. Secara keseluruhan, kultur Pondok Pesantren
Abnaul Amin dapat diringkas sebagai, pesantren diniyah tsanawiyah berbasis
salafiyah Martapura, yang memainkan peran strategis di wilayah pinggiran kota,

menekankan pendidikan Islam dasar dan akhlak, bersikap tegas terhadap tasawuf

174 Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka ,
Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA

109



menyimpang, dan secara sadar menunda pengajaran tasawuf formal karena

keterbatasan jenjang dan kapasitas santri.

Tasawuf, dalam konteks pondok ini, hadir hanya sebagai bayangan,
penguatan akhlak dan kecurigaan terhadap paham yang mengatasnamakan tasawuf
tetapi merusak syariat dan bukan sebagai ilmu yang diajarkan secara eksplisit

kepada santri.!”

10. Pondok Pesantren al-Aminiah

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat

Pondok Pesantren al-Aminiah terletak di kawasan urban—pinggiran Kota
Banjarmasin, dengan karakter sosial masyarakat sederhana dan religius. Pondok ini
berdiri pada tahun 1992 dan kini berada pada generasi ketiga pengasuhan, dipimpin
oleh Guru Muhammad Nashir. Status lembaga adalah pondok salaf murni, swasta,
dan tidak menerima bantuan pemerintah. Jumlah santri relatif kecil—sekitar 17—40
orang pada periode kunjungan peneliti, dengan kapasitas maksimal 30 santri. Hal
ini berdampak pada suasana pembelajaran yang intim dan personal, tetapi juga
menunjukkan kendala struktural dan ekonomi pondok dalam melakukan

pengembangan fasilitas.

Pondok ini memiliki dua wajah pendidikan, Pondok salaf berbasis kitab
(utama) dan Majelis taklim masyarakat (fungsional sosial). Dalam konteks sejarah

sosialnya, pondok ini tidak hanya berfungsi sebagai tempat belajar santri, tetapi

175 Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka ,
Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA

110



juga sebagai wahana spiritual masyarakat melalui pengajian rutin, Selasa sore untuk

jamaah umum (dominan ibu-ibu) dan Malam Jumat khusus laki-laki'”®

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan
Secara kelembagaan, pondok dipimpin oleh satu garis keluarga pengasuh,
yang sekaligus menjadi pengajar dan figur rujukan masyarakat. Pada penjajakan
pertama, peneliti bertemu langsung dengan pengasuh, Guru Muhammad Nasrun

Sam’ani, di kediaman beliau yang sekaligus berdampingan dengan toko pribadi.

Dalam dialog, pengasuh menyampaikan bahwa pondok ini “tidak ada
keistimewaan dan hanya mengajar hal-hal dasar”, fokus pada ilmu alat (nahwu—
sharaf) dan figh dan tidak memiliki kapasitas untuk berbicara tasawuf secara
teoritis. Namun koreksi penting perlu dicatat, meskipun beliau merendah
(tawadhu’), pernyataan-pernyataan berikut menunjukkan kedalaman pemahaman
tasawuf yang diamalkan, bukan diajarkan di mana tasawuf bukan teori, tetapi amal,
tujuan tasawuf adalah ibadah, bukan wacana serta tasawuf yang dibanggakan di
warung kopi disebut beliau sebagai orang yang baru bisa main kuntau (baru belajar
tapi merasa sakti). Pernyataan ini menunjukkan epistemologi pondok, yaitu tasawuf
yang benar tidak identik dengan dikursus verbal, melainkan pengendapan spiritual

dalam bentuk amal ibadah, adab, dan zikir yang diamalkan tanpa publikasi.'”’

176 M. Nasrun Sam’ani, Pengasuh Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi,

Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA
177 Ustadz M. Nasrun Sam’ani, Pengasuh Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara
Pribadi, Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA

111



c. Karakteristik Santri dan Pola Pembelajaran
Sistem pendidikan pondok mengikuti pola salaf Pamangkih yaitu naik kitab,
bukan naik kelas, masa belajar maksimal 6 tahun, tidak ada sistem prestasi formal,

santri belajar setelah Subuh, pagi sampai pukul 11.00, dan sore hari.

Tabel Pola Kegiatan Harian Umum

Waktu Kegiatan Bentuk Aktivitas
04.45-6.00 Shalat Subuh berjamaah | Ibadah berjamaah
Nahwu, Sharaf, Figh, Kitab
6.00-6.45 Belajar Kitab (Sesi 1)
dasar
Pagi (8.00-
Belajar Kitab (Sesi 2) Lanjutan kajian kitab
11.00)
12.00-12.30 Asmaul Husna bersama Dzikir kolektif
12.30-13.00 Shalat Zuhur berjamaah | Ibadah wajib
Istirahat / Aktivitas
13.00-17.30 Makan, istirahat
pribadi

112



Shalat Maghrib
17.30-19.00 Ibadah
berjamaah
19.00-20.00 Shalat Isya berjamaah Ibadah
20.00-22.00 Belajar mandiri / Istirahat | Murajaah / persiapan kitab

d. Dimensi Tasawuf: Tidak Diajarkan, tetapi Dihidupkan
Tasawuf tidak diajarkan secara formal di kelas dan tidak dijadikan mata
pelajaran, namun terlihat dari Pandangan tasawuf pengasuh adalah tasawuf 'amal’,
bukan falsafi, bukan teori, menghindari debat dan tidak tampil. Guru Abdul Bashit
menegaskan, inti tasawuf adalah tauhid: menyadari bahwa segala gerak adalah
perbuatan Allah, jika keyakinan ini mengakar, seseorang otomatis tidak berbuat
maksiat oleh karenanya, tasawuf tidak perlu dipelajari sebagai disiplin, tetapi

dihidupkan.

Guru Abdul Bashit merupakan pengamal tarekat Syadziliyah yang diwarisi
dari ayahnya namun tidak diajarkan kepada santri, tetapi santri diberikan amaliyah
khusus hanya Asmaul Husna sebelum zuhur (dinisbatkan pada Syekh Zamhuri).
Namun dari apa yang peneliti lihat saat berkunjung pada pondok ini guru Abdul
Bashit memiliki peran sosial dimasyarakat di mana banyak orang mem.inta doa, air,
dan nasihat guru dikenal memiliki kedalaman ruhani, tetapi tidak mempublikasikan

jalur sufistiknya.

113



Dengan demikian, dimensi tasawuf pondok ini bergerak dalam pola,
tasawuf diam bukan tasawuf verbal. Tasawuf tidak ditandai oleh pengajaran kitab,
tetapi melalui, sikap sabar, baik sangka, memandang Allah dalam setiap takdir.
Guru Abdul Bashit berkali-kali menegaskan bahwa kesadaran ini merupakan
“menghilangkan diri” sehingga hanya Allah yang dipandang.!'’®

B. Ketiadaan Pengajaran Tasawuf Secara Formal di Pesantren

Fenomena tidak diajarkannya tasawuf secara eksplisit di hampir seluruh
pesantren yang menjadi lokasi penelitian merupakan temuan sentral. Seluruh
narasumber dari berbagai latar administrasi, kapasitas santri, dan model pendidikan
menunjukkan pola yang sama: tasawuf bukan merupakan bagian dari kurikulum
formal, dan tidak tampil sebagai mata pelajaran dengan nama “tasawuf”’. Namun,
ketidakhadiran ini tidak serta merta berarti penolakan. Ia justru mencerminkan
relasi yang kompleks antara pesantren, tradisi spiritual, struktur kelembagaan, dan

kehati-hatian dalam menyentuh ilmu batin.

1. Pemahaman Pihak Pesantren tentang “Tasawuf”

Ketika para narasumber menyebut tasawuf, mereka tidak memaknainya
sebagai disiplin akademik yang sistematik sebagaimana figh atau nahwu,
melainkan sebagai sesuatu yang subtil, dalam, dan bergerak dalam lapisan batin.
Tasawuf bagi mereka bukan sekadar teks, tetapi tingkah laku dan keadaan jiwa. Di
banyak percakapan, tasawuf disebut setara dengan adab, tetapi dijelaskan bahwa

adab hanya merupakan pintu luarnya, sementara tasawuf adalah inti terdalamnya.

178 Abdul Basit, Dewan Pengajar Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

114



Dengan demikian, tasawuf ialah wilayah tazkiyat al-nafs, pengolahan batin,
pembersihan sifat-sifat tercela, hilangnya ego, ketundukan total kepada Allah, dan
pengenalan diri yang menghantarkan pada pengenalan Tuhan. Dalam pandangan

ini, tasawuf adalah orientasi batiniah hidup, bukan sekadar pengetahuan.

Namun, hampir semua pengajar mengatakan hal yang sama, wilayah
tasawuf terlalu halus untuk disentuh pada level santri pemula. Dalam paradigma
pesantren tradisional, seseorang tidak belajar tasawuf karena ingin tahu, melainkan
karena telah matang untuk dituntun. Ketidak-matangan justru membahayakan
karena membuka pintu kepada kesesatan rohani, takabbur spiritual, klaim makrifat

palsu, hingga penyimpangan yang berujung pada kekacauan akidah.

2. Alasan Tidak Diajarkannya Tasawuf sebagai Mata Pelajaran

Bukan karena tasawuf tidak dianggap penting, tetapi justru karena terlalu
penting. Ia tidak diajarkan bukan sebab diremehkan, melainkan karena dihormati.

Lapisan kehati-hatian ini tampak dalam empat pola argumentasi utama di lapangan.

Pertama, tasawuf dipandang sebagai ilmu tinggi yang harus dibimbing oleh
guru mursyid dengan sanad jelas. Di sejumlah pesantren, tasawuf diibaratkan
laksana api, ia menerangi jika dikuasai, tetapi membakar jika disentuh tanpa
kualifikasi. Karena itu, pesantren memilih jalan aman dengan menunda, bahkan

meniadakan pembahasan tasawuf secara konseptual.

Kedua, struktur pendidikan pesantren yang memusatkan diri pada disiplin
pokok seperti figh, nahwu-sharaf, balaghah, dan tahfiz menyebabkan tasawuf

terdorong ke ruang implisit. Pesantren berfungsi membangun dasar-dasar syariat

115



terlebih dahulu. Mereka meyakini tasawuf hanya dapat tumbuh dengan selamat di
atas fondasi syariat yang kokoh. Tanpa itu, tasawuf berubah dari jalan pembersihan

hati menjadi sumber klaim spiritual kosong.

Ketiga, keterbatasan kompetensi guru menjadi faktor struktur yang tidak
dapat diabaikan. Banyak guru yang memahami tasawuf, tetapi bukan ahli tasawuf.
Mereka mengenal bahasanya, mengetahui batasannya, tetapi tidak merasa
berwenang membuka bab-bab terdalamnya kepada para santri. Karena tasawuf
bukan semata transmisi teks, tetapi transmisi spiritual, maka siapa pun yang

membawanya tanpa legitimasi sanad berpotensi melahirkan penyimpangan.

Keempat, dalam beberapa pesantren berlaku instruksi kelembagaan yang
secara terang melarang pembelajaran tasawuf atau tarekat kepada santri, sepeerti
yang ada dipondok pesantren al-Hikmah!”. Pelarangan ini bukan ekspresi anti-
tasawulf, tetapi antisipasi terhadap potensi pembelokan. Di beberapa pesantren yang
berada di bawah administrasi formal Kementerian Agama, orientasi kurikulum
tidak memberi ruang bagi tasawuf sebagai kajian mandiri. Pada titik inilah, terlihat
bahwa “ketiadaan” tersebut bukan kosong, melainkan sikap keilmuan yang matang.
Pesantren justru memosisikan tasawuf dalam ruang kehormatan, ia tidak dihadirkan

sebelum santri layak menerimanya.

179 Agus, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 29 Juni 2025,
Pukul 14:00 WITA

116



3. Orientasi Pendidikan Pesantren yang Menjadikan Tasawuf Tersingkir

Struktur kurikuler pesantren di lapangan menunjukkan bahwa tujuan utama
pendidikan bukanlah eksplorasi batin, melainkan pembentukan kompetensi syariat
dasar. Santri diajari membaca al-Qur’an, memahami struktur gramatikal bahasa
Arab, menguasai fikih ibadah, dan memperkuat hafalan. Orientasi ini disepakati
hampir semua pengajar sebagai fondasi awal sebelum santri memasuki dimensi

rohani.

Dengan demikian, tasawuf bukan ditolak, tetapi ditunda. Ia dianggap tahap
lanjutan yang tidak akan bermakna sebelum syariat disempurnakan. Di sinilah jarak
antara pembelajaran tasawuf secara formal dan akhlak Islami menjadi penting.
Pembelajaran Tasawuf tidak direduksi menjadi akhlak; akhlak hanyalah bentuk
lahir yang dapat diejawantahkan tanpa menyentuh kedalaman batin. Ketika tasawuf
formal tidak direduksi menjadi akhlak, pesantren sejatinya sedang memilih untuk
tidak membuka lapisan batinnya, dengan alasan melindungi santri dari kerentanan

spiritual.

Orientasi pendidikan yang menempatkan tasawuf sebagai dimensi yang
harus “diamankan” berdampak pada kesunyian istilah itu sendiri dalam kelas-kelas
formal. Tasawuf berjalan tanpa nama, mengalir tanpa deklarasi, hadir sebagai ruh

pengajaran tetapi bukan sebagai mata pelajaran.

4. Implikasi Ketidakhadiran Tasawuf Formal terhadap Pola Pembinaan Santri
Implikasi terpenting dari kondisi ini adalah lahirnya pendidikan akhlak
tanpa pendalaman rohani. Santri belajar sopan santun, tetapi belum tentu

memahami pembersihan ego. Mereka diajarkan adab, tetapi tidak sampai pada

117



penyadaran bahwa adab adalah pintu makrifat. Pembiasaan harian—salat
berjamaah, hormat kepada guru, khidmah, dan keteraturan ibadah—menjadi
pengganti kajian tasawuf formal. Dalam praktik ini, tasawuf tampil sebagai

suasana, bukan sebagai struktur ilmu.

Dampak positifnya, santri terlindungi dari klaim spiritual palsu, wirid tanpa
sanad, zikir berat tanpa bimbingan, dan fenomena ekstase rohani yang salah arah.
Pesantren menjaga santri tetap berada di wilayah syariat, tidak tergelincir ke jalan

intuisi tanpa tangga ilmu.

Namun, efek negatif yang juga terlihat ialah hilangnya dialektika batin
dalam struktur pendidikan santri. Mereka tumbuh dalam disiplin syariat, tetapi tidak
sepenuhnya dipandu memasuki jenjang tasawuf lebih dalam. Tasawuf hidup, tetapi
samar, dia ada, tetapi tidak diberi nama. Karena itu sebagian santri bahkan tidak
mengenal istilahnya, atau justru memahami tasawuf sebagai mitologi spiritual dan

keanehan mistik.

Dari sini dapat disimpulkan bahwa ketidakhadiran tasawuf dalam
kurikulum bukanlah bentuk penafian, melainkan bentuk penjagaan. Pesantren tidak
membuang tasawuf, melainkan mengamankannya. la disembunyikan agar tidak
dikonsumsi oleh jiwa yang belum dewasa. Ketika syariat telah matang, ilmu batin
akan diperkenalkan oleh guru, bukan melalui kelas, tetapi melalui teladan dan

ketenangan.

Dengan demikian, absennya tasawuf dalam kurikulum bisa disebut sebagai

strategi pembelajaran, bukan kekosongan spiritual. Tasawuf tetap menjadi ruh yang

118



menjiwai akhlak, ibadah, kultur hormat kepada ilmu, dan sikap rendah hati para
santri terhadap guru dan sesama. Tetapi ia tetap dijaga dalam keheningan, sebab
kehadirannya tidak memerlukan pengumuman.
C. Praktik Tasawuf Implisit dalam Kehidupan Pesantren

Fenomena paling signifikan dari keseluruhan penelitian adalah bahwa
meskipun tasawuf tidak diajarkan sebagai disiplin formal, unsur-unsur inti tasawuf
justru hidup di dalam ritme pendidikan, kultur disiplin, relasi guru—murid,
pembiasaan ibadah, dan etika harian pondok. Tasawuf tidak tampil sebagai mata
pelajaran, melainkan sebagai iklim rohani yang membentuk sikap, keheningan

batin, dan adab santri.

Pesantren tidak menarasikan tasawuf, tetapi menghidupkannya. Para
pengasuh tidak menjelaskan konsep magam, mujahadah, atau makrifat, tetapi
menuntun santri untuk tidur tepat waktu, bangun sebelum subuh, membaca al-
Qur’an, menjaga adab bicara. Di titik ini, tasawuf tidak hadir sebagai teori,
melainkan sebagai tatanan hidup.

1. Tasawuf sebagai Akhlak: Transformasi “Ahlak™ menjadi “Tazkiyatun
Nafs”

Di seluruh pondok, narasi paling konsisten adalah bahwa tasawuf
disederhanakan ke dalam bentuk akhlak. Namun, akhlak di pesantren bukan
sekadar moralitas sosial, melainkan tazkiyatun nafs dalam bentuk tidak langsung.
Pondok Qulsan (Khulqul Hasan) menata relasi akhlak bukan sebagai pengajaran

teks, tetapi pembiasaan khidmah kepada mudir. Santri lebih memuliakan Habib Ali

119



al-Bayti daripada orang tuanya sendiri. Ini menyerupai dengan fana’ al-iradah
meleburkan ego di hadapan guru.'®

Dengan demikian, akhlak bukan konsep etis, tetapi medium penjernihan
jiwa. Ketika santri diperintahkan untuk tidak meninggikan suara di hadapan guru,

sesungguhnya mereka sedang diajarkan tawddu ‘, bukan etika sopan santun.

2. Adab terhadap Guru dan Sesama sebagai Manifestasi Magdmat

Semua pondok menekankan takzim kepada guru. Namun di sebagian
pondok, adab ini mencapai tingkat ketundukan rohani. Pondok Qulsan menjadi
contoh paling jelas. Santri menjawab tanpa ragu bahwa mereka “lebih memilih
Habib Ali dari pada orang tua sendiri.” Ini bisa dikategorikan bentuk awal fana’fi
al-Syekh—melebur ego dalam bimbingan mursyid, meski pondok tidak mengklaim

diri sebagai tarekat.'s!

Demikian pula di Tarbiyatul Islamiyah, Ustadz Ismail menekankan agar
santri berhati-hati terhadap tasawuf “palsu”, tetapi pada saat yang sama
mengajarkan adab kepada guru sebagai inti perjalanan batin. Secara tidak sadar
dalam kultur santri tradisional, adab dijadikan bukan pelengkap ibadah semata,
melainkan gerbang makrifat. Tanpa adab, ilmu tidak masuk; tanpa takzim, tidak ada

keberkahan.'®?

180Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul
Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA

181Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul
Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA

182]smail, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 3 Desember 2025, Pukul 11:00 WITA

120



3. Praktik Zikir dan Amalan Rutin yang Bernuansa Sufistik

Zikir tidak pernah dinarasikan sebagai tasawuf, tetapi amaliahnya berjalan.
Pada Pondok Yanabi, pengajian kitab tasawuf berat seperti lhya’ dan Hikam diakui
tetapi tidak dibuka kepada santri, selain itu santri juga membaca wirid harian setelah
selesai Shalat fardu, sepeti selesai shalat subuh membaca surah Yasin, ar-Rohman,
Wird al-Lathif, dan Shalat Isyraq, selesai Shalat Zuhur membaca wirid Hizib al-
Nasr, selesai Shalat Asar membaca surah al-Wagiah, ratib al-Atthos, selesai shalat
magrib membaca surah Yasin, al-Mulk, ratib al-Haddad, asmaul husna, zikir
jalalah, dan selesai Shalat Isya membaca wirid Sakran, hizib nawawi,dam Shalat
witir.’% lalu pada al-Aminiah, dibacakan Asmaul Husna sebelum Zuhur,
dinisbatkan pada Syekh Zamhuri, tanpa penyebutan teori tertentu dalam tasawuf.'3*
Pada Pesantren Abnaul Amin santri dibiasakan membaca al-Qor’an bersama-sama
sebelum belajar. Lalu pada Tahfiz Al-Anshori, tarekat Tijaniyah hidup, tetapi tidak
diajarkan kepada santri, hanya jamaah dewasa. Zikir tidak diajarkan sebagai

epistemologi, tetapi sebagai ritme hidup. la tidak teoritis, tetapi fisikal: pembacaan

hizb, al-Qor’an, wirid-wirid. Ini adalah tasawuf tanpa nama.

4. Keteladanan Pengasuh dan Guru sebagai Proses Pendidikan Kesufian

Seluruh pesantren, gurulah tasawuf itu sendiri, mereka tidak

mengajarkannya melalui teori-teori logika yang berputar-putar. Seperti Habib Ali

8Muhibuddin, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Yanabi, 4
Desember 2025, Pukul 12:00 WITA

134Abdul Basit, Dewan Pengajar Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

121



al-Bayti, beliau tidak mendidik melalui kelas, tetapi melalui kehadirannya, dengan

karismanya sebagai seorang ulama dan mudir dari pondok itu.'®®

Guru Abdul Bashit tidak berceramah tentang fana’, tetapi hidup zuhud tanpa
santri menyadarinya. Beliau menerima tamu bukan sekadar untuk menjawab
pertanyaan, tetapi untuk menenangkan hati yang kalut. Inilah tasawuf dalam fungsi
sosialnya. Tasawuf dalam bentuk ini bukan penyampaian konsep, tetapi pewarisan

keadaan. Santri tidak diberi definisi, tetapi aroma. Tidak teks, tetapi getaran. '3

5. Kultur Pesantren sebagai Pembentuk Kesadaran Sufistik

Kultur ini tidak didekonstruksi dalam kurikulum tetap, tetapi dialami. Di
mana, kedisiplinan bisa diartikan sebagai bagian dari Mujahadah. Ketika santri
berbaris, membersihkan kamar, hadir tepat waktu, menahan kantuk ketika halaqgah,
mereka sedang menjalankan Mujahadah, pertempuran melawan diri. Atau pada saat
kebersamaan santri bisa diterjemahkan Ukhuwah Ruhaniyah, dimana makan
bersama, tidur serambi, antre mandi, saling membangunkan subuh—semua

menjadi latihan ittihad al-qulub, penyatuan rasa tanpa teori.

Tasawuf di pesantren bukan kajian intelektual, melainkan zawiyah sosial—
ruang hidup tempat ruh dilatih diam, tunduk, mengalir pada kehendak Allah. Ia
hadir bukan karena disebut, melainkan karena dijalani. Santri mungkin tidak

mengenal istilah magam, tetapi mengenal antre, hormat, sabar, diam, dan bersyukur.

185Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul
Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA

18 Abdul Basit, Dewan Pengajar Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

122



Maka tasawuf pesantren adalah tasawuf hening: ia bekerja di ruang yang
tidak bernama, pada frekuensi yang tidak terdengar, tetapi membentuk struktur
batin santri bahkan ketika santri tidak pernah mendengar kata itu.

D. Pandangan Guru dan Pengasuh tentang Hakikat Tasawuf

Pandangan para narasumber mengenai tasawuf memiliki pola kesamaan
mendasar yaitu tasawuf dipahami bukan sebagai ilmu yang dikuasai melalui kitab,
hafalan dan kurikulum yang kaku, melainkan sebagai keadaan batin yang tercermin
dalam adab, ibadah, keteguhan menjauhi riya’, dan kedekatan hati kepada Allah.
Para pengasuh sepakat bahwa tasawuf bukan untuk diperdebatkan, bukan pula
untuk dipamerkan kepada murid-murid pemula, tetapi untuk dilindungi dari

penyimpangan dan kegirangan spiritual yang semu.

1. Tasawuf sebagai Penghayatan Tauhid (7auhid al-Af*al)

Beberapa pondok, terutama di al-Aminiah dan Yanabi, tasawuf dipahami
sebagai pelepasan ego menuju penghayatan tauhid af al: keyakinan bahwa segala
gerak, perbuatan, dan kejadian adalah milik Allah semata. Guru Abdul Bashit di al-
Aminiah menyatakan bahwa hakikat tasawuf adalah hilangnya pandangan terhadap
diri sendiri sampai pada titik di mana seseorang tidak lagi melihat perbuatannya
sebagai hasil dari perbuatan diri sendiri dengan dan hanya Allah yang dipandang.'®’
Demikian pula di Yanabi, narasumber menegaskan bahwa magam tidak dapat
dicapai melalui keinginan spiritual liar atau latihan batin yang tanpa syariat.

Ma'‘rifat, dipandang bukan puncak karomah tetapi puncak kepatuhan kepada aturan

187Abdul Basit, Dewan Pengajar Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

123



Allah. Ma‘rifat bukan ketiadaan syariat, tapi penghayatan sempurna terhadap

syariat.!88

2. Tasawuf sebagai Penyucian Diri dan Peningkatan Akhlak

Di seluruh pesantren, tasawuf direduksi menjadi akhlak bukan untuk
menyederhanakan ilmunya, melainkan untuk melindunginya dari eksploitasi
pembahasan kosong. Pada pesantren al-Aminiah, pengasuh menegaskan bahwa
tujuan tasawuf adalah amal, bukan penjelasan. Tasawuf tidak boleh menjadi objek

retorika bagi “orang yang baru belajar tapi sudah tampil seperti ahli.”'®

Di Tarbiyatul Islamiyah, Ustadz Ismail menekankan bahwa akhlak adalah
manifestasi tasawuf, dan setiap pertemuan beliau selalu memperingatkan santri agar
berhati-hati pada “tasawuf yang tidak bersanad” yang menjerumuskan mereka pada
klaim penyatuan diri dengan Tuhan atau pelepasan syariat. Tasawuf bukan bacaan,

tetapi pembiasaan panjang dalam ruang kolektif pendidikan'®.

3. Tasawuf sebagai Spiritualitas Internal, Bukan Kurikulum Formal

Pengasuh Nurul Jannah dan al-Istiqgomah menegaskan bahwa tasawuf
terlalu luas dan terlalu dalam untuk diajarkan dalam kelas berjenjang yang padat
kurikulum. Tasawuf yang sejati, bagi mereka, adalah penghayatan rohani, bukan
sistem evaluasi formal. Titik temu seluruh pesantren adalah bahwa tasawuf bukan

objek intelektualisasi, melainkan pengalaman ruhani yang bergerak dalam

188Muhibuddin, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Yanabi, 4
Desember 2025, Pukul 12:00 WITA

%M. Nasrun Sam’ani, Pengasuh Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA

199]smail, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 3 Desember 2025, Pukul 11:00 WITA

124



keheningan dan ibadah. la hadir dalam dzikir setelah shalat, ketertiban jam tidur
dan bangun, keteladanan guru, cara santri menundukkan suara. Tasawuf adalah
iklim, bukan mata pelajaran.'’

4. Pemahaman Tarekat: Antara Pengamalan Pribadi dan Ketiadaan Transfer

kepada Santri

Di beberapa pondok, tarekat hadir melalui pengasuh tetapi tidak diturunkan
kepada santri. pada al-Anshori, pendiri pondok merupakan Muqgoddam Tarekat
Tijaniyah, tetapi amalan tarekat hanya diberikan kepada jamaah dewasa. Santri
dibiarkan belajar tahfiz tanpa harus memasuki ruang zikir yang mengikat, karena

masa anak-anak adalah masa tazkiyah jasad dan akhlak.

Al-Aminiyah, Guru Abdul Bashit mengamalkan Tarekat Syadziliyah secara
personal. Amalan itu tidak pernah masuk ke kelas karena beliau meyakini bahwa
zikir khusus, seperti resep dokter, hanya tepat untuk orang yang siap secara ruhani.
Di Yanabi, tradisi pengajian tasawuf tinggi seperti Hikam dan Ihya’ dipahami, tetapi
tidak dibuka untuk santri, agar mereka tidak menyentuh magam yang belum
dibangun fondasinya. Dengan demikian, tarekat dipandang sebagai warisan ruhani,

bukan metodologi terbuka.'®?

5. Perspektif Guru tentang Kesiapan Santri Mempelajari Tasawuf

Semua narasumber menekankan bahwa santri belum mampu memikul

beban tasawuf sebagai ilmu batin. Di al-Hikmah, tantangan moral siswa remaja

YINawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul Jannah
, 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

192 Wahid Noor, Pengurus Yayasan al-Anshori, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-
Anshori, 15 Agustus 2025, Pukul 19:00 WITA

125



menyebabkan pembelajaran diarahkan pada kontrol sosial lebih dahulu sebelum
spiritualitas mendalam. CCTV dipasang bukan sebagai alat pengawasan semata,

tetapi tanda bahwa batin mereka belum siap menyentuh wilayah tasawuf.

Qulsan, santri dibiasakan khidmah, bukan untuk berkontemplasi dengan
Tuhan. Tasawuf, dalam pandangan guru, baru diajarkan ketika, syariat telah tegak,
akhlak telah mapan, guru telah dipercaya sebagai mursyid. Sebelum tiga hal itu,

tasawuf hanya akan melahirkan tipuan rohani dan kebingungan.

Para guru dan pengasuh di seluruh lokasi penelitian memandang tasawuf
sebagai disiplin yang, tinggi, sakral dan berbahaya bila disentuh sebelum waktunya.
Mereka tidak menolak tasawuf, tetapi menjaganya. Tasawuf bukan dijauhi, tetapi
diletakkan di tempat tertinggi, sehingga tidak layak diberikan kepada santri pemula
yang baru menghafal Al-Qur’an atau belajar nahwu. Dalam struktur pendidikan
pesantren, tasawuf adalah puncak piramida, bukan dasar fondasi. Oleh karena itu,
ia tidak ada di kelas, tetapi ada di jiwa. la tidak ditulis dalam kurikulum, tetapi
dititipkan dalam khidmah, adab pergaulan sehari-hari.

E. Faktor-faktor yang Membentuk Tasawuf Implisit di Pesantren

Tasawuf di pesantren—terutama dalam konteks pesantren-pesantren di
Banjarmasin—tidak pernah benar-benar absen, tetapi ia hadir sebagai dimensi yang
tidak diberi nama. Ketidakhadiran tasawuf dalam struktur formal kurikulum tidak
muncul dari penolakan atau alergi terhadap ajaran itu sendiri, melainkan lebih
sebagai konsekuensi dari kondisi pendidikan pesantren yang masih menitikberatkan
pada pembentukan dasar-dasar ilmu alat, figh, nahwu—sharaf, hafalan, serta adab.

Para pengasuh secara umum mengakui bahwa kedalaman tasawuf tidak dapat

126



dipaksakan pada santri yang masih berada pada tahap pengenalan kewajiban

ibadah, pendisiplinan waktu, dan keteraturan kehidupan sehari-hari.

Keterbatasan fasilitas dan kurikulum pesantren menjadi pintu masuk
pertama mengapa tasawuf ditempatkan dalam posisi implisit. Pesantren Abnaul
Amin misalnya hanya memiliki rentang pendidikan diniyah tingkat Ibtida sampai
tsanawiyah tanpa asrama mukim, sehingga seluruh dinamika keilmuan hanya
berlangsung dalam jadwal belajar sore hari, demikian pula dengan al-Anshari di
mana hanya setingkat SD. Tasawuf tidak mungkin ditata sebagai disiplin akademik,
sebab konsentrasi santri sepenuhnya diarahkan pada akhlak dasar dan tata laku
umum. Hal serupa ditemukan di al-Aminiyah, di mana guru Muhammad Nasrun
Sam’ani dengan nada rendah hati mengakui bahwa pembelajaran yang ia
kendalikan hanyalah nahwu, figh, dan adab.!* Pernyataan itu tidak mengandung
inferioritas akademik, tetapi mencerminkan kesadaran bahwa pesantren tersebut
berdiri di atas struktur minimalis yang memprioritaskan pembentukan adab

sebelum konsep ruhaniyah.

Orientasi pendidikan yang condong kepada tahfiz juga menggeser tasawuf
menjadi lapisan atmosfer, tidak menjadi mata pelajaran eksplisit. Di al-Anshori
misalnya, seluruh kekuatan pengajaran dikumpulkan pada program hafalan Qur’an,
bahkan sedemikian dominannya hingga tarekat Tijaniyah yang hidup di balik
dinding zawiyah pun tidak pernah disentuhkan kepada santri usia ibtidaiyah.

Tasawuf hidup sebagai ritme bacaan Qur’an, bukan ilmu teori, tetapi sebagai shaf-

19SM. Nasrun Sam’ani, Pengasuh Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA

127



shaf rapi dalam jamaah, bukan magam dan ahwal. Hatalan membentuk kesunyian,
kesunyian membentuk riyadhah, dan riyadhah inilah yang secara diam-diam
mengasah dimensi ruhani, meskipun istilah tasawuf tidak pernah keluar dari ruang

kelas.

Faktor usia dan kematangan intelektual santri juga menentukan sikap
kehati-hatian ini. Guru Abdul Bashit dari al-Aminiah, meski seorang pengamal
Syadziliyah, memilih untuk membiarkan tasawuf tinggal dalam diam karena bagi
santri usia belasan tahun, konsep tauhid af’al saja sudah sulit dicerna, apalagi
pembahasan tentang fana’ atau ittihad. Bahkan dalam wawancara, ketika konsep
itu disentuh, penjelasannya selalu kembali pada kesabaran, tawakal, dan husnuzan;
ia menghindari pembahasan metafisik dan membawa tasawuf kembali ke wajah
amal sehari-hari. Hal ini menunjukkan bahwa para guru membaca kesiapan santri
bukan dari kurikulum, tetapi dari keutuhan jiwa yang masih harus ditata dalam level

dasar.!**

Selain itu, faktor tarekat dan sanad keilmuan pengasuh memberikan
kontribusi yang tidak dapat dielakkan dalam membentuk wajah tasawuf implisit.
Al-Anshori berdiri di bawah legitimasi Mugoddam Tijaniyah, al-Aminiah
memegang sanad Syadziliyah; Tarbiyatul Islamiyah berafiliasi dengan lingkungan
tarekat Tijaniyah pula. Namun, seluruh sanad tersebut tidak diwujudkan dalam
pengajaran formal, sebab para guru memahami bahwa amalan bertali ijazah tidak

boleh digunakan sebagai metode pembelajaran massal pada anak-anak yang belum

1%4Abdul Basit, Dewan Pengajar Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi,
Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA

128



matang ruhani. Fenomena ini mengukuhkan bahwa para pengasuh bukan anti-

tasawuf, tetapi justru menjaga kesucian tasawuf dari risiko vulgarisasi.

Dengan demikian, tasawuf implisit di pesantren, ia bukan produk
ketidakhadiran, tetapi hasil dari pengaturan yang penuh kehati-hatian. Tasawuf
disimpan, bukan dihilangkan; disucikan, bukan didiskusikan; dipraktikkan, bukan
dijelaskan. Ia hadir dalam jam tidur yang harus tepat, dalam cara santri mengantre
makanan tanpa berebut, dalam suasana halagah subuh yang sunyi, dalam langkah
sederhana menundukkan kepala ketika guru lewat, dalam bacaan Asmaul Husna di
al-Aminiah sebelum Zuhur, dalam tahfiz di Al-Anshori, dan dalam adab santri yang

menjaga suara rendah di hadapan pengasuh Qulsan.

Tasawuf dalam konteks ini adalah cara pesantren memelihara ruh, bukan
mengekspresikannya. Ia hidup tanpa nama, mengalir tanpa istilah, namun tetap
menenun struktur batin generasi yang tumbuh di dalamnya.

F. Analisis Fenomenologis: Makna “Tasawuf Tanpa Menyebut Tasawuf

Dalam kerangka fenomenologi, tasawuf di pesantren bukan sekadar materi
ajar atau nama ilmu, melainkan pengalaman hidup yang dirasakan, dijalani, dan
diwariskan tanpa harus dirumuskan dalam definisi formal. Jika tasawuf akademik
berbicara dengan istilah magam, ahwal, fana’, muraqabah, maka tasawuf pesantren
hadir melalui jam bangun subuh yang sunyi, suara guru yang pelan namun sarat
makna, antrean panjang nasi di dapur asrama, cara seorang santri menahan amarah,
atau cara mereka menundukkan pandangan ketika lewat di hadapan guru. Dengan

kata lain, tasawuf dalam konteks ini bukan disiplin semata, tetapi spritualitas yang

129



hidup, sebuah pengalaman yang memengaruhi cara seseorang merasakan dirinya di
hadapan Allah dan manusia.

Fenomena ini menunjukkan bahwa kesadaran sufistik santri tidak tumbuh
dari kajian teori tasawuf, tetapi dari pengalaman hidup yang berulang dan penuh
kedisiplinan. Meskipun banyak santri tidak mengetahui istilah muragabah, mereka
justru menjalankannya ketika berusaha menjaga tingkah laku agar tidak terlihat
lalai oleh guru, dan pengasuh. Begitu pula dengan mujahadah, yang tidak pernah
disebutkan sebagai konsep ilmiah, tetapi hadir sebagai kenyataan dalam kesulitan
menjaga hafalan, bangun shubuh, atau menahan diri dari pergaulan bebas—
terutama di pesantren seperti Yanabi yang menerapkan pembatasan intens
pergaulan antar lawan jenis. Kesadaran batin ini muncul bukan karena santri belajar
teori tasawuf, tetapi karena mereka hidup dalam atmosfer yang memaksa mereka

berlatih.

Pada titik tertentu, penelitian ini menemukan adanya perjumpaan antara
tasawuf akademik dan tasawuf tradisional. Para pengasuh dan guru di beberapa
pesantren sebenarnya memiliki kedalaman spiritual dan sebagian memperoleh
sanad tarekat, misalnya Syadziliyah di Aminiah atau Tijaniyah di al-Anshori dan
Tarbiyah Islamiah. Namun sanad itu tidak diwariskan secara terbuka kepada santri.
Bagi mereka, tasawuf adalah ilmu yang harus diberi pada ruh yang siap, bukan pada
murid yang hanya mengejar pengetahuan sebagai wacana. Guru Abdul Bashit
bahkan mengibaratkan orang-orang yang membicarakan tasawuf sembarangan

sebagai “orang yang baru bisa bermain kuntau tetapi sudah memamerkan gerakan”,

130



sebuah kritik halus namun tegas terhadap epistemologi tasawuf instan yang banyak

berkembang di ruang publik.

Dengan cara demikian, struktur pendidikan pesantren menyimpan pola
pendidikan sufistik yang tersembunyi namun sistematis. Kehidupan santri
terbentuk melalui rutinitas ibadah, kedisiplinan waktu, interaksi dengan guru, dan
lingkungan religius yang menuntut kesabaran, kesederhanaan, dan kerendahan hati.
Jika dalam epistemologi formal tasawuf dibagi menjadi Akhlaki, Amali dan Falsafi
yang jelas, maka pesantren menjalankan proses itu terbalik: amal lebih dulu
ditanamkan, adab diperkuat, dan pengalaman batin dibiarkan tumbuh pelan
mengikuti kedewasaan spiritual masing-masing santri. I[lmu itu jika pun nanti
diberikan bukan instruksi awal, tetapi penjelasan terhadap perasaan batin yang

sudah tumbuh sebelumnya.

Fenomena itu melahirkan sebuah abstraksi baru yang dapat disebut sebagai
“Tasawuf Pondok™. Ia adalah format tasawuf yang tidak memerlukan istilah, tidak
menonjolkan dimensi mistik, tidak disampaikan dalam bentuk tarekat massal, tetapi
dibiarkan mengalir melalui kebiasaan, kedisiplinan, adab, dan keheningan. Tasawuf
pondok tidak mencari ekstase, tetapi stabilitas batin; tidak mengejar pengalaman
aneh, tetapi ketenangan amal; tidak mengejar magam-magam yang berjenjang,
tetapi memperbaiki kelakuan kecil sehari-hari; tidak memproduksi orang yang
sibuk membahas tasawuf, tetapi orang yang perlahan-lahan hidup sebagai pribadi
yang lebih lembut, lebih tenang, dan lebih dekat kepada Allah meskipun ia sendiri

tidak pernah menyadari bahwa apa yang ia jalani bernama tasawuf.

131



G. Sintesis: Relevansi Temuan dengan Tujuan Pendidikan Pesantren

Ketika seluruh temuan lapangan dihimpun lalu diletakkan kembali dalam
bingkai tujuan pendidikan pesantren, tampak bahwa ketidakhadiran tasawuf secara
formal bukanlah bentuk penolakan terhadap dimensi spiritual Islam, tetapi strategi
pedagogis yang paling realistis dalam konteks usia santri, kapasitas lembaga, dan
otoritas keilmuan guru. Tasawuf, dalam seluruh pesantren yang menjadi lokus
penelitian, memang tidak diberi nama, tidak menjadi mata pelajaran, bahkan di
sebagian tempat secara tegas ditutup dari akses santri. Namun di saat yang sama, ia
hadir sebagai struktur pembiasaan moral, disiplin ibadah, tradisi adab,
penghormatan terhadap sanad, dan kesinambungan kultur religius yang mengatur

ritme hidup santri dari Subuh sampai tidur.

1. Peran Tasawuf Implisit dalam Pembentukan Karakter Santri

Pelajaran akhlak, pembacaan Asmaul Husna, hafalan Qur’an, shalat
berjamaah, pembatasan mobilitas sosial, serta keteladanan guru dan pengasuh
menciptakan ruang batin bagi santri untuk mengalami pendidikan jiwa tanpa teori.
Pada pondok-pondok di Banjarmasin dengan umum, bisa ditemui bagaimana
pembauran akhlak dan disiplin harian menjadi medan internalisasi nilai
tawadhu’,dan sabar. Di Abnaul Amin, tasawuf justru tampil sebagai tauhid yang
dialami, sebagaimana disampaikan Guru Abdul Bashit, bahwa tidak ada perbuatan
selain perbuatan Allah. Sementara di Al-Anshori, fokus total pada hafalan Al-
Qur’an, keteraturan waktu, dan ketiadaan santri mukim yang bebas berkeliaran

menjadi ruang riyadhah tanpa label.

132



Dengan demikian, tasawuf implisit berfungsi sebagai mekanisme
pendewasaan karakter yang justru lebih membumi dibandingkan tasawuf
konseptual yang rumit. Santri tidak dibentuk untuk memahami magdmah secara
terminologis, tetapi dilatih untuk mengalami sabar, menahan nafsu, menghargai

guru, mencintai Al-Qur’an, dan menata diri dalam kerangka ibadah yang kontinu.

2. Relevansi dengan Visi Pesantren: Akhlak, Tahfiz, dan Keilmuan

Visi seluruh pesantren yang diteliti—baik yang salaf seperti Abnaul Amin,
Shiratut Thalibin, dan lainnya maupun yang semi-formal seperti Al-Hikmah dan
Nurul Jannah—menempatkan akhlak dan ilmu syar’i sebagai pilar utama. Tasawulf,
dalam model ini, adalah orientasi ruhani yang menghidupkan visi itu, bukan
menjadi mata pelajaran yang terpisah. Tahfiz bukan hanya target hafalan, tetapi
riyadhah disiplin diri; penguasaan kitab bukan sekadar kognisi, tetapi adab terhadap
ilmu dan guru; pembiasaan shalat jamaah bukan rutinitas, tetapi latihan kehadiran

ruhani di hadapan Allah.

Tasawuf implisit dengan demikian hadir sebagai semangat pendidikan
pesantren: ia tidak menjadi nama, namun menjadi arah. Tanpa menonjolkan
terminologi tasawuf, pesantren mendidik santri agar berakhlak, beradab, dan

bertauhid dalam laku, bukan sekadar lisan.

3. Keterbatasan dan Peluang Pengembangan Pengajaran Tasawuf

Tidak diajarkannya tasawuf secara formal tidak sepenuhnya berasal dari
penolakan epistemologis. Faktor yang lebih menentukan adalah keterbatasan guru
dalam memahami teks-teks tasawuf mendalam, usia santri yang belum matang, dan

kebutuhan kurikulum nasional yang harus diintegrasikan. Sejumlah pesantren

133



menyadari bahwa membuka pengajaran tasawuf tanpa guru mursyid adalah risiko
besar yang dapat menimbulkan penyimpangan. Karena itu, tasawuf hanya dibuka
dalam bentuk amaliah dasar, akhlak, atau zikir umum—sementara pengajaran
tarekat dan pengalaman ruhani mendalam tetap menjadi domain guru senior yang

berwenang.

Namun peluang pengembangan tetap terbuka. Tasawuf dapat diperkenalkan
secara bertahap melalui kajian akhlak batin di tingkat ulya, pendalaman Thya’,
Nasa’ih al-Diniyyah, atau Bidayat al-Hidayah, dengan kendali sanad yang jelas.
Dengan demikian, tasawuf dapat masuk sebagai kesadaran etik dan spiritual, bukan

sebagai mistifikasi atau kultus batin.

4. Kontribusi Penelitian terhadap Pengembangan Studi Tasawuf Kontemporer

Penelitian ini menyingkap wajah tasawuf yang jarang dibicarakan: tasawuf
yang tidak mengajarkan istilah, tidak mengklaim kedalaman, tidak mengejar
pengalaman mistik, tetapi mengakar dalam ritme pendidikan Islam tradisional.
Tasawuf dalam penelitian ini bukan disiplin formal, tetapi habitus ruhani yang

bertumbuh diam-diam.

Temuan ini memberi kontribusi bagi studi tasawuf kontemporer dalam tiga
hal. Pertama, menegaskan bahwa tasawuf dapat hidup tanpa menjadi kurikulum.
Kedua, menunjukkan bahwa tasawuf tidak harus hadir dalam bentuk tarekat, wirid
khusus, atau ekstase spiritual—tetapi cukup dengan akhlak, ibadah, dan adab.
Ketiga, menyediakan model bagi wacana pendidikan Islam yang ingin

mengembalikan tasawuf pada fungsinya sebagai penyucian jiwa, bukan sebagai

134



wacana yang menciptakan klaim, sakralisasi, atau bahkan penyimpangan

sebagaimana sering muncul dalam tasawuf populer.

Pada akhirnya, sintesis ini memperlihatkan bahwa tasawuf di pesantren
bukanlah ilmu yang dihafal atau dipamerkan, tetapi ruh pendidikan yang
membentuk cara santri memandang dunia, sesama, dan dirinya di hadapan Allah.
Tasawuf menjadi manusia dalam bentuk santri yang sopan, sabar, tekun, tidak
tergesa, tidak ingin menonjol, dan selalu merasa diawasi. Dengan cara demikian,

tasawuf kembali pada hakikatnya: bukan nama, melainkan keadaan.

Pembahasan pada bab ini mengungkap bahwa ketiadaan pengajaran tasawuf
secara formal di pesantren sama sekali tidak identik dengan absennya tasawuf
dalam kehidupan santri. Justru, temuan lapangan memperlihatkan bahwa tasawuf
hadir dalam bentuk yang lebih subtil, lebih membumi, dan lebih sesuai dengan
tingkat kematangan santri, yaitu melalui disiplin akhlak, adab, dan tatanan

keseharian yang terstruktur.

Para guru dan pengasuh dalam penelitian ini memandang tasawuf bukan
sebagai bidang kajian yang harus dibedah secara kognitif, tetapi sebagai
penghayatan tauhid yang menuntun perilaku. Tasawuf dimaknai sebagai cara untuk
menata hati, membersihkan niat, dan menjadikan ibadah sebagai ruang perjumpaan
hening antara hamba dan Tuhannya. Tasawuf tidak dimestikan sebagai ilmu tingkat
tinggi yang harus diajarkan melalui kitab-kitab tebal dan sanad kajian abstrak,
melainkan sebagai ruh pendidikan yang meresapi pengalaman santri dalam bentuk

kesederhanaan dan ketaatan. Di sinilah terlihat bahwa bagi banyak pengasuh,

135



tasawuf adalah amal, bukan wacana; pengendalian diri, bukan penjelasan

terminologis; ketertiban batin, bukan retorika spiritual.

Akhlak, adab, kedisiplinan, dan pembiasaan ibadah yang ditemukan di
berbagai pondok menjadi wadah tazkiyah yang tersembunyi tetapi bekerja efektif.
Ketika santri dibiasakan bangun tengah malam untuk tahajud, ketika mereka belajar
menundukkan suara di hadapan guru, ketika mereka tidak memotong ucapan orang
yang lebih tua, ketika mereka menjaga interaksi antara lawan jenis, ketika mereka
diwajibkan berada dalam ritme ibadah jamaah yang ketat—di situlah tasawuf
bekerja tanpa nama. Dalam praktik keseharian seperti ini, pesantren membangun
kebiasaan sufistik yang tidak diperoleh melalui teori, tetapi melalui gerak tubuh,

pola bicara, ritme ibadah, dan keterikatan spiritual dengan guru.

Karena itu, penelitian ini memperlihatkan bahwa pesantren merupakan
ruang lahirnya apa yang dapat disebut sebagai tasawuf kultural—tasawuf yang
tidak dipresentasikan sebagai mata pelajaran, tetapi sebagai etos hidup. Ia tidak
memerlukan pengesahan akademik, tidak memerlukan label metodologis, bahkan
tidak memerlukan istilah “tasawuf” untuk tetap bertumbuh. Ia hadir sebagai watak
yang menyatu dengan tradisi, ritus harian, pola komunikasi, bahkan arsitektur
lembaga. Tasawuf jenis ini tidak agresif, tidak mengklaim otoritas kebenaran, dan
tidak memosisikan diri sebagai kajian eksklusif; ia berfungsi sebagai sistem
penyaringan batiniah agar santri tetap memahami ibadah sebagai jalan mendekat

kepada Allah, bukan sekadar rutinitas hukum.

136



Dengan demikian, bab pembahasan ini menegaskan bahwa pesantren tidak
menyingkirkan tasawuf, melainkan mengemasnya agar dapat diterima,
dipraktikkan, dan diaplikasikan sesuai perkembangan usia dan kapasitas intelektual
santri. Tasawuf yang mungkin terlihat tidak diajarkan, ternyata justru diajarkan
setiap hari melalui disiplin karakter dan pembiasaan moral. Tasawuf yang tidak
tercatat dalam kurikulum justru menjadi ruh kurikulum itu sendiri. Tasawuf yang
tidak dijelaskan melalui teks justru hadir dalam diri para pelaku pendidikan—guru,
pengasuh, dan santri—yang menjadikan akhlak dan ibadah sebagai jalan menuju

pemurnian jiwa.

Bab ini kemudian menempatkan tasawuf bukan sebagai pengetahuan
abstrak, tetapi sebagai pengalaman eksistensial yang dibentuk oleh ruang, waktu,
tradisi, dan otoritas guru. Di sinilah pesantren memperlihatkan relevansinya: bukan
sebagai sekolah tasawuf, tetapi sebagai madrasah penghayatan iman, tempat di
mana ketundukan syariat dan kehalusan akhlak menyatu dalam kesunyian

perjalanan ruhani santri.

137



