
67 

 

BAB IV 

PEMBAHASAN 

A. Gambaran Umum Pesantren 

1. Khulqul Hasan (Qulsan) 

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat 

Pondok Pesantren Qulsan (Khulq al-Hasan) berdiri pada sekitar tahun 2013, 

menjadikannya salah satu pesantren yang masih relatif muda dibandingkan 

pesantren-pesantren tradisional lainnya di kota Banjarmasin. Penamaan Qulsan 

merupakan akronim dari Khulq al-Hasan, yang mengandung makna akhlak yang 

baik—sebuah konsep inti dalam visi pendidikan mereka. 

Jumlah santri saat ini sekitar 40 orang, mengalami penurunan signifikan dari 

jumlah sebelumnya yang sempat mencapai lebih dari 100 santri. Selain itu pondok 

ini juga memiliki pondok pesantren yang di khususkan untuk putri namun juga 

dengan jumlah yang lebih sedikit. Meski demikian, penyusutan jumlah tersebut 

dijelaskan oleh para pengurus bukan sebagai kegagalan sistem pendidikan, 

melainkan bagian dari selektivitas internal serta dinamika manajemen pondok.125 

Pondok ini berada di kawasan tengah kota Banjarmasin, di antara 

permukiman warga, dan memiliki dua bangunan utama yang terhubung pada bagian 

atap namun terpisah di bagian bawah oleh jalan umum. Posisi tersebut 

menyebabkan aktivitas majelis sering berdampak pada aktivitas warga; pada saat 

mudir membuka majelis, akses jalan kerap ditutup sementara untuk menampung 

jamaah yang hadir. Pesantren ini dipimpin oleh Habib Ali al-Baiti, seorang ulama 

 
125 Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul 

Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA 



68 

 

muda namun memiliki jaringan keilmuan yang luas, terutama melalui majelis rutin 

beliau di berbagai kota, termasuk Palangkaraya. Kedudukan karismatik beliau 

menjadi salah satu fondasi utama kehidupan spiritual pesantren ini.126 

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan 

Secara struktural, kepemimpinan berada langsung di bawah mudir yakni 

Habib Ali al-Baiti, tanpa keberadaan ulama sepuh lain sebagaimana lazimnya pola 

pesantren tradisional. Di bawah beliau, struktur kepengurusan dipegang oleh, santri 

alumni dari Qulsan itu sendiri yang mengabdi, dan para santri praktik mengajar dari 

pondok pesantren Bangil Dalwa. 

Tidak terdapat banyak struktur formal kelembagaan seperti wakil mudir, 

kepala kurikulum, ataupun divisi pengajaran khusus. Sistem pembinaan lebih 

bersifat sentralistik dan karismatik, di mana seluruh sentral nilai, keputusan, ritme 

kegiatan, bahkan atmosfer spiritual tertuju pada figur mudir. 

Habib Ali tidak menekankan sistem beban belajar yang padat; jadwal 

mengajar sering dilonggarkan dan dapat diliburkan apabila ada kegiatan khidmah, 

renovasi, atau agenda dakwah luar. Sistem ini secara eksplisit dinyatakan 

meneladani format awal pondok Darullughah Wadda’wah (Dalwa) pada masa 

Abuya Hasan Baharun, yang kala itu menitikberatkan pembentukan santri melalui 

pelayanan terhadap pondok, bukan banyaknya mata pelajaran.127 

 
126Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul 

Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA 

 
127Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul 

Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA 



69 

 

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan 

Karakteristik santri Qulsan menunjukkan kecenderungan kepatuhan yang 

kuat terhadap figur pengasuh. Hasil wawancara menunjukkan bahwa santri, baik 

yang masih belajar maupun yang telah mengabdi, secara tegas menyatakan bahwa 

penghormatan terhadap mudir berada pada prioritas tertinggi, bahkan tanpa ragu 

ketika ditanya antara memilih orang tua atau mudir maka dijawab dengan cepat 

bahwa memilih mudir.128 

Santri tidak hanya menjalankan rutinitas belajar dan ibadah, tetapi juga, 

mendampingi mudir dalam perjalanan dakwah, terlibat dalam pelayanan pondok, 

mengurusi kebutuhan logistik kegiatan, mengelola majelis ketika jamaah datang 

dalam jumlah besar. 

Kitab yang dipelajari berpusat pada akhlak dan nasihat keagamaan, antara 

lain, Nashâih al-‘Ibad, Ayyuhâ al-Walad, Akhlâq Li al-Banîn. Ritme ini 

menunjukkan bahwa pendidikan akhlak merupakan inti formasi identitas santri 

Qulsan, sedangkan fikih, nahwu, dan kitab dasar lain tidak ditekankan secara ketat. 

Keteladanan dianggap lebih primer daripada hafalan atau tumpukan materi.129 

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren 

Kultur pesantren Qulsan dibangun di atas takzim absolut kepada pengasuh. 

Dalam beberapa pernyataan lapangan, santri menegaskan bahwa rasa hormat itu 

 
128Qayyis, Dewan Pengajar Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren 

Khulqul Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA 
129Qayyis, Dewan Pengajar Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren 

Khulqul Hasan, 29 Juli 2025, Pukul 19:00 WITA 

 



70 

 

bahkan berada di atas preferensi sosial pribadi mereka. Keteladanan akhlak mudir 

menjadi inti pembinaan spiritual, lebih kuat dari kurikulum tertulis. Pondok ini juga 

mengadopsi bentuk penyatuan identitas antara, figur karismatik pengasuh, jamaah 

luar pesantren, santri dan pengurus Habib Ali tidak hanya mengajar, tetapi juga 

menjadi poros kehidupan komunitas, termasuk secara sosial dan kultural.  

Dari aspek pendidikan, mudir memandang ilmu tidak harus diburu secara 

formal dan intens, karena pengolahan hati dan pengabdian merupakan inti 

perjalanan rohani. Oleh karena itu, pelajaran dapat diliburkan bila ada kebutuhan 

pelayanan, renovasi, atau agenda dakwah beliau. Atmosfer ini membentuk kultur 

khas, patronasi spiritual yang kuat, ritme akademik yang lentur, kesadaran adab 

sebagai inti pembinaan.130  

Jadwal harian pondok ini dapat dirangkap dalam tabel berikut: 

Waktu Kegiatan Utama Bentuk Aktivitas 

04.45-6.30 Shalat berjamaah dan wirid 

Shalat berjamaah, dzikir, doa 

bersama 

6.30-7.00 Kegiatan pondok / khidmah 

Bersih pondok, persiapan 

belajar di majelis 

8.00-12.00 Pembelajaran Kitab Belajar 

12.30-13.00 Sholat Zuhur Berjemaah - 

13.00-14.00 

Istirahat / aktivitas bebas 

terarah 

- 

 
130Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul 

Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA 



71 

 

14.00-15.30 Kegiatan Ekstrakurikuler Silat 

15.30-16.00 

Shalat berjamaah dan 

ibadah rutin 

Shalat Ashar berjamaah, dzikir 

18.00-20.00 Majelis atau pengajian Pengajian umum, nasihat agama 

21-00-22.00 Aktivitas internal pondok Diskusi ringan, interaksi santri,  

22.00-04.45 Istirahat Tidur malam 

Dalam pandangan beliau terhadap tasawuf, beliau lebih memandang 

tasawuf sebagai ilmu tambahan saja, ia adalah ilmu cerita. Apa yang sering disebut 

sebagai “penerapan tasawuf” di pesantren sebenarnya lebih tepat dipahami sebagai 

penerapan kurikulum akhlak dan adab. Pondok itu sendiri, kata narasumber, 

hanyalah bangunan; yang dapat menerapkan nilai-nilai adalah manusianya, 

terutama para santri yang menjalankan ibadah, menjaga adab, dan mempraktikkan 

nilai moral. Karena itu, aspek-aspek seperti kesombongan, keikhlasan, iri, hasad, 

dan niat baik merupakan wilayah hati yang tidak bisa diatur dengan formalitas 

kurikulum. Tasawuf sebagai ilmu hati pada akhirnya sangat personal dan tidak 

dapat dipukul rata. Para santri mungkin melakukan hal yang sama secara lahiriah, 

tetapi belum tentu keadaan batinnya sama; bahkan pakaian atau gaya seseorang pun 

tidak bisa dijadikan ukuran karena semua kembali kepada dimensi hati yang hanya 

diketahui oleh Allah131. 

Mereka juga menjelaskan bahwa tujuan semua pesantren Ahlussunnah 

Wal Jama’ah pada dasarnya sama: mencari ridha Allah, mengikuti sunnah Nabi, 

 
131 Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul 

Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA 



72 

 

membentuk akhlak mulia, dan memberikan ilmu yang bermanfaat. Dari sudut 

pandang ini, tasawuf sebenarnya bisa diartikan telah hadir dalam roh pendidikan 

pesantren meskipun tidak diajarkan sebagai mata pelajaran khusus, atau dalam 

wadah yang dibuat khusus untuk mendalami tasawuf. Narasumber menekankan 

bahwa yang terpenting adalah akhlak dan hati yang bersih, bukan sekadar 

pengetahuan teoretis tentang tasawuf, sebab pengetahuan bisa dicari di mana saja, 

bahkan melalui gawai, tetapi pembentukan hati membutuhkan pembiasaan, 

keteladanan, dan proses panjang dalam kehidupan pesantren.132 

2. Pondok Pesantren al-Istiqomah 

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat 

Pondok Pesantren Al-Istiqomah berdiri pada tanggal 17 November 1984 di 

kawasan Pekapuran Raya, Kecamatan Banjarmasin Selatan. Wilayah tersebut 

sebelumnya merupakan kawasan padat hunian Muslim namun belum memiliki 

lembaga pendidikan Islam representatif—baik dari sisi fasilitas, kualitas, maupun 

kapasitas untuk mencetak kader ulama. 

Inisiatif pendirian pondok dimulai oleh Prof. Dr. KH. A. Hafiz Anshary, 

M.A., yang memiliki hubungan kekerabatan dengan Abd. Muiz, seorang santri 

alumni Pesantren Datu Kalampayan Bangil. Melalui dukungan tanah wakaf dari 

orang tua angkat Abd. Muiz, yakni H. Hasan, lembaga ini resmi berdiri dan 

memiliki komitmen kuat pada, penguatan ilmu agama berbasis kitab kuning, 

 
132 Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul 

Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA 



73 

 

penyediaan fasilitas pendidikan Islam formal di perkotaan, regenerasi ulama 

pewaris tradisi keilmuan Ahlussunnah wal Jama’ah.  

Pada fase awal berdiri, pondok menghimpun tokoh-tokoh agama setempat 

dalam sebuah struktur Badan Pendiri, terdiri dari, H. Muhammad Sariman (Ketua), 

Prof. Dr. KH. A. Hafiz Anshary, M.A. (Sekretaris), H. Hasan dan H. Bahruddin 

(Anggota). Sejak awal, orientasi lembaga ini telah diarahkan pada upaya mencetak 

ulama, bukan sekadar menyediakan wadah pendidikan agama dasar.133 

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan 

Secara ke pengasuhan, al-Istiqomah berada di bawah arahan langsung Prof. 

Dr. KH. A. Hafiz Anshary, M.A., seorang ulama karismatik dengan latar keilmuan 

mendalam. Struktur internal pengajaran dibagi menjadi dua segmentasi waktu. Pagi 

hari dengan jenjang (MI, MTs, MA), jenis Pendidikan yang formal dan Kurikulum 

nasional ditambah pelajaran agama dasar. Kemudian, siang sampai dengan sore 

(Awaliyah hingga Wustha), non formal pesantren, dengan kurikulum Kajian kitab 

kuning. 

Pengajar berbeda antara shift pagi dan sore, menandakan struktur manajerial 

yang tertata, modern, dan berorientasi operasional. Pola pendidikan pesantren 

bercorak kombinatif, formal (RA, MI, MTs, MA) dan salafi kitab (awaliyah, 

wustha). 

 
133Budi Pondok Pesantren al-Istiqomah Banjarmasin, 

www.laduni.id/post/read/67019/pesantren-al-istiqomah-banjarmasin, 17 November 202,   



74 

 

Tidak terdapat mata pelajaran tasawuf sebagai disiplin ilmu formal. Nilai-

nilai tasawuf bisa dianggap telah dilebur dalam kurikulum akhlak dan adab, melalui 

kitab, Akhlaq Li al-Banîn dan Minhaj al-‘Âbidîn. Kepatuhan organisatoris, disiplin 

akademik, dan segmentasi pengasuhan menunjukkan corak kelembagaan yang 

lebih mapan dan birokratis dibandingkan pesantren Qulsan.134 

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan 

Jumlah santri mukim tercatat sekitar 40 orang, namun mayoritas santri 

bersifat pulang-pergi, sejalan dengan lokasi pondok yang berada di tengah kota. 

Santri dan santriwati berada dalam satu kompleks, namun ruang kelas untuk belajar 

dipisahkan—santriwati tidak disediakan asrama. 

Pola pendidikan memadukan, ilmu syariat lahiriah (fikih, nahwu, sharaf), 

akhlak dan pembiasaan moral. Dalam dialog penelitian, Ustadz Muhammad Jamil 

menjelaskan bahwa tasawuf dipahami sebagai akhlak, bukan sebagai teori mistis 

atau tarekat. Beliau menegaskan pentingnya, syariat dan hakikat tidak dipisahkan.  

Beliau juga sering kali dalam pembicaraan menekankan konsep Tauhid 

Af’al, melihat Allah dalam segala kejadian, kesaksian batin dalam makna syahadat 

Meskipun beliau memahami terminologi tasawuf dengan baik, beliau sangat 

berhati-hati dalam mengungkapkannya menunjukkan bahwa, tasawuf dipandang 

tinggi, tidak layak dibahas serampangan atau tanpa sanad keilmuan. Sikap ini 

 
134 Muhammad Jamil, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Istiqomah, 

11 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 



75 

 

menandai nuansa sufistik yang berdisiplin, tidak ekspresif, tidak verbal, dan tidak 

diumumkan sebagai kurikulum.135 

Waktu Kegiatan Utama Bentuk Aktivitas 

7.00-12.00 Pendidikan Formal Sekolah RA / MI / MTs / MA, 

pelajaran umum + agama dasar 

12.00-14.00 Istirahat dan kebutuhan 

pribadi 

Makan, istirahat, sholat zuhur, 

persiapan belajar siang 

14.00-16.30 Pendidikan Pesantren 

Non Formal 

Kajian kitab kuning (Awaliyah – 

Wustha), nahwu, sharaf, fikih 

15.30-16.00 Shalat Ashar berjamaah Shalat berjamaah dan ibadah rutin 

16.30-

17.00 

Pulang  Murajaah pelajaran, persiapan 

pengajian 

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren 

Kultur Al-Istiqomah bersifat moderatif-salafi-klasik, terlihat dari, struktur 

kelembagaan rapi, disiplin kelas formal, pembagian wilayah Pendidikan yang jelas, 

dan pemisahan santri dan santriwati. Berbeda dari pesantren karismatik-sentralistik 

seperti Qulsan, otoritas spiritual di Al-Istiqomah tidak bertumpu hanya pada satu 

figur pengasuh, tetapi tersistem dalam kurikulum formal dan tata kelola pendidikan. 

Atmosfer diskusi dengan Ustadz Muhammad Jamil menunjukkan dua lapis 

kesadaran, tasawuf berati akhlak, moral, asas pembinaan hati dan tasawuf sama 

dengan hakikat terdalam syahadat, penyaksian bathîn, tauhid af‘al. Namun 

 
135 Muhammad Jamil, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Istiqomah, 

11 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 

 



76 

 

demikian, ia tetap menegaskan ketiadaan tasawuf formal karena, sifatnya terlalu 

dalam, melewati kapasitas usia santri, berisiko jika tidak berlandaskan syariat kuat 

Dengan demikian, al-Istiqomah  bisa dianggap memosisikan tasawuf 

sebagai, ruh pendidikan, bukan mata Pelajaran. Nilai-nilai sufistik tidak 

diperkenalkan secara eksplisit, tetapi hadir dalam pembelajaran adab, tata krama, 

serta penghayatan tauhid. 

3. Pondok Pesantren Nurul Jannah 

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat 

Pondok Pesantren Nurul Jannah berdiri pada tahun 1990 di kawasan 

Kelayan, Banjarmasin—sebuah wilayah padat penduduk yang memiliki tradisi 

keberagamaan kuat dan menjadi pusat interaksi sosial masyarakat Muslim 

perkotaan. Pendiri utama pondok ini adalah KH. Basirun Ali, yang memimpin sejak 

awal berdirinya hingga wafat pada Januari 2010. Setelah kepemimpinan beliau, 

pondok dikelola oleh tiga figur, Ustadz Edi Rahmadi, Ustadz H. Zaini, Ustadz H. 

Syafii (putra pendiri), dan saat ini kepala sekolah pondok pesantren Nurul Jannah 

berada di bawah kepemimpinan Ustadz Nawawi.136 

Pada masa awal berdiri, jumlah santri mencapai kurang lebih 200 orang, 

namun pondok sempat mengalami periode vakum sehingga pengasuh harus turun 

langsung mencari santri. Kini, pondok kembali berkembang pesat dengan jumlah 

 
136 Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul 

Jannah , 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 



77 

 

santri lebih dari 1.000 orang, menjadikannya salah satu pesantren terbesar kategori 

PDF (Pendidikan Diniyah Formal) di Banjarmasin.137 

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan 

Nurul Jannah memiliki struktur kelembagaan modern, terintegrasi dengan 

sistem PDF (Pendidikan Diniyah Formal). Dengan demikian, kurikulum tetap 

berporos pada kajian kitab, namun juga tunduk pada pengaturan administratif 

Kementerian Agama sehingga memuat pelajaran umum. Program pendidikan 

terbagi menjadi, Santri mukim di asrama yang terbatas kurang lebih 40 santri dan 

Santri Pulang-pergi yang merupakan Mayoritas, disebabkan  karena keterbatasan 

fasilitas asrama. 

Model PDF memosisikan Nurul Jannah sebagai lembaga yang 

mengawinkan tradisi kitab klasik dengan kerangka administrasi modern negara. 

Kebijakan unik Lembaga, seluruh pengajar harus alumni Nurul Jannah, jika bukan, 

wajib belajar 1 tahun dulu di pondok sebelum mengajar. Kebijakan ini dimaksudkan 

untuk menjaga ketulenan tradisi keilmuan, menghindari infiltrasi paham luar yang 

tidak sejalan, dan memastikan kesinambungan sanad keilmuan 

Sanad keilmuan pondok tersambung kepada Syekh Yasin al-Padani, serta 

guru-guru lokal seperti Guru Syukri dan Guru Muadz, yang dikenal memiliki 

afiliasi kuat pada tradisi tasawuf Sunni.138 

 
137 Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul 

Jannah , 11 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 

 
138 Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul 

Jannah , 11 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 



78 

 

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan 

Sebagai pesantren PDF urban, karakteristik santri Nurul Jannah sangat 

heterogen dari sisi sosial, ekonomi, dan latar keluarga. Mayoritas santri bersifat 

pulang-pergi, sementara santri mukim hanya sebagian kecil akibat keterbatasan 

fasilitas asrama. 

Kitab-kitab akhlak yang digunakan antara lain, Al-Washâya, Ta’lim al-

Muta’allim, Kifâyah al-Atqiyâ’, dan Minhâj al-‘Âbidîn. Kitab-kitab ini 

menunjukkan bahwa akhlak berada pada prioritas utama, tetapi tasawuf tidak 

dijadikan disiplin keilmuan mandiri. Tradisi pengambilan ijazah sanad keilmuan 

dilakukan secara terbatas, terutama ke ulama-ulama senior seperti Guru Muadz, 

namun lebih bersifat personal, tidak terinstitusionalisasi dalam kurikulum santri.139 

Pada Pondok ini diadakan majelis rutin yang diselenggarakan, Hari Selasa 

pagi, pengajian Mabâdî Fiqh oleh Ustadz Sam’ani, S.Ag., Hari Selasa siang: Sabîl 

al-Muhtadîn karya Syekh Arsyad al-Banjari dan malam Ahad, salat berjamaah, salat 

hajat, pembacaan Yasin, syair, dan Isya berjamaah. Namun, tidak terdapat wirid 

atau zikir tarekat yang bersifat khusus.140 

Kegiatan Rutin Setiap Hari Selasa 

Waktu Kegiatan Pengajar Nilai Pendidikan 

Pagi Mabadi Fiqh Ustadz Sam’ani Dasar syariat 

 
139 Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul 

Jannah , 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 
140 Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul 

Jannah , 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 



79 

 

Siang Sabilal Muhtadin Ustadz Sam’ani Fiqh Banjar klasik 

 

Malam Minggu 

Waktu Kegiatan 

Maghrib Shalat berjamaah 

Setelahnya Shalat Hajat 

Setelahnya Yasin & Syair 

Isya Shalat berjamaah 

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren 

Kultur akademik Nurul Jannah bersifat institusional, teratur, dan formal. 

Namun, tidak ada penerapan nilai tasawuf  secara langsung dan sadar kepada para 

santri oleh para pengajar, tetapi tetap ada penekanan kepada akhlak seperti, disiplin 

salat berjamaah, ketaatan santri pada peraturan pondok, dan pembiasaan akhlak 

sehari-hari 

Pengajar memahami tasawuf, tetapi tasawuf dianggap wilayah personal, 

bukan ranah edukasi formal. Dalam percakapan, Ustadz Nawawi menekankan 

bahwa tasawuf terlalu dalam untuk diajarkan tanpa kesiapan ilmu syariat yang 



80 

 

memadai. Pola ini mencerminkan sudut pandang tasawuf tidak ditolak, tetapi 

ditempatkan pada level ruh pendidikan, bukan pada kurikulum formal141. 

Kultur pesantren bercorak urban-fungsional, berada di kawasan padat 

masyarakat Muslim, menjadi rujukan pendidikan Islam perkotaan, menetapkan SPP 

sangat rendah (maksimum Rp50.000; gratis untuk Tsanawiyah), menunjukkan 

fungsi sosial pesantren sebagai penyokong pendidikan rakyat kecil.142 

4. Pondok Pesantren Al-Hikmah 

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat 

Pondok Pesantren Al-Hikmah berlokasi di Jl. Kelayan A II RT. 15 RW. 02 

Kelurahan Murung Raya, Kecamatan Banjarmasin Selatan, Kota Banjarmasin, 

Kalimantan Selatan. Pesantren ini berada di kawasan padat penduduk di jantung 

kota Banjarmasin, sehingga mudah diakses oleh masyarakat dan dikelilingi oleh 

ekosistem pendidikan Islam yang cukup dinamis. 

Cikal-bakal Al-Hikmah bermula dari kegiatan pendidikan Al-Qur’an untuk 

remaja tingkat SMP yang dirintis oleh KH. Abdurrahman Shiddiq bekerja sama 

dengan SMPN 8 Banjarmasin pada sekitar tahun 1984–1987, dengan salah satu 

kebijakan unik bahwa khatam Al-Qur’an menjadi syarat kelulusan. Kegiatan 

tersebut kemudian bertransformasi menjadi Taman Pengajian Al-Qur’an (TPA) Al-

Hikmah yang beroperasi di langgar Darul Huda, dengan murid-murid yang 

 
141Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul Jannah 

, 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 
142Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul Jannah 

, 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 



81 

 

didominasi oleh anak-anak dari keluarga kurang mampu dan yatim piatu, tanpa 

pungutan SPP. 

Seiring meningkatnya minat masyarakat, dibangunlah gedung khusus TPA 

dengan dua ruangan di atas tanah sekitar 8 x 18 meter. Dari perkembangan TPA ini, 

KH. Abdurrahman Shiddiq kemudian merintis pendirian Pondok Pesantren Tahfiz 

Al-Qur’an Al-Hikmah pada tahun 2007, dengan orientasi menggabungkan basis 

tahfiz al-Qur’an dan kurikulum pendidikan nasional bagi lulusan SD dan MI. 

Pondok Pesantren Al-Hikmah dikelola oleh Yayasan Wakaf Masjid Al-

Hikmah, dan secara administratif berada di bawah naungan Kementerian Agama. 

Dalam data kelembagaan, pesantren ini tercatat sebagai PPS Al-Hikmah (pondok 

pesantren swasta) dengan SK pendirian formal bertanggal 6 Februari 2018. Saat ini, 

jumlah santri tercatat lebih dari 600 orang. Secara genealogi sosial-keagamaan, Al-

Hikmah memiliki kedekatan dengan tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah, meskipun 

dalam praktik kelembagaan pesantren menjaga posisi moderat dan tidak 

menonjolkan identitas organisasi tertentu secara formal.143 

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan 

Al-Hikmah beroperasi sebagai pondok pesantren tahfiz yang digandeng 

dengan kurikulum pendidikan nasional, dengan fokus Hafalan Al-Qur’an (tahfiz 30 

juz), Penguasaan kitab kuning (kitab kuning berjenjang). Secara kelembagaan, 

pesantren, berada di bawah Yayasan Wakaf Masjid Al-Hikmah, berstatus swasta di 

bawah Kementerian Agama, menggunakan pola PKPPS dan sedang berproses 

 
143 https://caripesantren.com/pontren/al-hikmah-kalimantan-selatan, diakses 7 Desember 

2025 



82 

 

menuju status Pendidikan Diniyah Formal (PDF), namun belum memenuhi syarat 

jumlah santri Aliyah yang ditetapkan (minimal 250 orang. Jumlah santri tingkat 

Tsanawiyah mencapai sekitar 540 orang, sedangkan Aliyah sekitar 100 santri. 

Kondisi ini menjadikan pengembangan jenjang Aliyah dan peningkatan status 

kelembagaan masih menghadapi keterbatasan. 

Dari sisi kelembagaan, Al-Hikmah menempatkan, tahfiz dan kajian kitab 

kuning sebagai inti pendidikan, akhlak sebagai bingkai nilai, sedangkan tasawuf 

tidak masuk dalam mata pelajaran formal, baik di program formal maupun 

nonformal. Secara historis dan manajerial, pesantren ini dikelola secara profesional 

dengan data santri yang teradministrasi di bawah Kementerian Agama. Jumlah guru 

dan tenaga kependidikan tercatat sekitar 23 orang, yang membimbing lebih dari 600 

santri di jenjang Wustha dan Ulya.144 

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan 

Santri Pondok Pesantren Al-Hikmah berjumlah sekitar 600–622 orang, 

terdiri dari santri laki-laki dan perempuan, dengan komposisi yang relatif seimbang 

(sekitar 327 laki-laki dan 279 perempuan dalam salah satu data administratif). 

Sebagian besar berada pada jenjang Madrasah Tsanawiyah, sementara santri Aliyah 

relatif lebih sedikit. Mayoritas santri adalah pulang-pergi, meskipun terdapat pula 

santri mukim dalam jumlah terbatas (puluhan orang, tidak mencapai lima puluh 

santri mukim). 

 
144Agus Salim, Kepala Madrasah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 4 

November 2025, Pukul 14:00 WITA 



83 

 

Ciri penting pola pendidikan di Al-Hikmah ialah kelas campuran, di mana 

santri laki-laki dan perempuan belajar dalam satu kelas yang sama, terutama pada 

tingkat Tsanawiyah. Hal ini menimbulkan kekhawatiran khusus terkait pergaulan 

remaja yang mulai memasuki usia baligh, terutama karena belum semua santri 

memahami batasan-batasan lawan jenis secara matang. Untuk mengantisipasi, 

pihak pesantren memasang CCTV di sejumlah titik untuk memudahkan 

pengawasan dan menjaga pergaulan santri.145 

Program tahfiz dan jadwal belajar relatif padat, Santri pulang siang lalu 

kembali setelah Ashar untuk mengikuti program tambahan, terutama bagi mereka 

yang mengikuti program tahfiz. Program hafalan untuk santri mukim: wajib 2 

lembar per minggu (sekitar 2 juz per tahun), sedangkan santri pulang-pergi 

menargetkan 1 juz per tahun. Santri yang konsisten dapat menyelesaikan 30 juz 

dalam waktu sekitar 4 tahun dan semenjak 2007, setiap tahun ada santri yang 

menyelesaikan hafalan 30 juz.146 

Dari sisi kajian kitab kuning, yang dipelajari antara lain, Tafsir Jalâlain, 

Fathul Mu’în (fikih), kitab-kitab dasar lainnya sesuai jenjang. Pagi–siang diisi 

dengan pembelajaran formal, dan kajian kitab kuning sedangkan sore–malam 

difokuskan pada, tahfiz Al-Qur’an, kegiatan ibadah berjamaah.  

Waktu istirahat santri diatur ketat, ketika jam istirahat, santri tidak 

diperkenankan keluar bebas kecuali untuk keperluan tertentu. Olahraga 

 
145Agus Salim, Kepala Madrasah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 4 

November 2025, Pukul 14:00 WITA 

 
146Agus Salim, Kepala Madrasah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 4 

November 2025, Pukul 14:00 WITA 



84 

 

dijadwalkan sekitar 40 menit, misalnya bermain bola atau lari. Setelah Maghrib dan 

Isya, diadakan kajian hingga sekitar pukul 22.00. Hari Sabtu dan Ahad relatif lebih 

longgar sebagai waktu istirahat; izin pulang bagi santri mukim juga dibatasi 

ketat.147 

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren 

Kultur pendidikan di Pondok Pesantren Al-Hikmah sangat ditandai oleh, 

Orientasi Tahfiz dan Kitab Kuning, dengan Visi utama pesantren adalah, mencetak 

generasi muda yang cinta al-Qur’an, melahirkan hafiz-hafizah yang berakhlak 

mulia, menggabungkan kecintaan al-Qur’an dengan komitmen terhadap sunnah dan 

dua target utama pendidikan Adalah, hafalan al-Qur’an dan kemampuan membaca 

dan memahami kitab kuning. 

Akhlak dan tasawuf sebagai pengamalan, bukan kurikulum, dalam 

percakapan, narasumber menjelaskan bahwa, tasawuf tidak diajarkan sebagai mata 

pelajaran tersendiri, bahkan pada suatu titik pernah ditekankan oleh yayasan bahwa 

“tasawuf” tidak boleh diajarkan. Namun, nilai-nilai yang dalam tradisi klasik 

dikategorikan sebagai tasawuf hadir dalam bentuk pelajaran akhlak dasar serta 

pembiasaan sehari-hari.148  

Kitab-kitab seperti, Akhlâq Li al-Banîn, Mahfuzat dan Ta’lim al-Muta’allim 

diposisikan sebagai turunan tasawuf oleh narasumber, tetapi ditampilkan kepada 

 
147Agus Salim, Kepala Madrasah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 4 

November 2025, Pukul 14:00 WITA 

 
148Agus, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 11 Juni 2025, 

Pukul 14:00 WITA 



85 

 

santri sebagai pendidikan akhlak umum. Bagi narasumber, akhlak merupakan 

bagian tak terpisahkan dari tasawuf, namun pengajaran tentang tasawuf sebagai 

disiplin ilmu yang membahas maqâmah, ahwal, dan dimensi batin yang rumit 

dianggap belum tepat untuk usia Tsanawiyah–Aliyah dengan kapasitas syariat yang 

masih berkembang. 

Narasumber menekankan bahwa praktik tasawuf lebih tampak dalam, adab 

santri kepada guru dan teman, cara bergaul di kantin, kepedulian sosial, misalnya 

ketika ada teman yang sakit lalu diantar berobat, tolong-menolong dan rasa empati.  

Dalam pengertian ini, tasawuf hadir sebagai suasana batin dan warna akhlak, bukan 

sebagai istilah yang sering disebut atau mata pelajaran resmi pada jadwal pelajaran. 

5. Pondok Pesantren Yanabi 

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat 

Pondok Pesantren Yanabi berada di bawah naungan Yayasan Nasyatul 

Alawiyyin Banjarmasin, yang juga membawahi beberapa lembaga pendidikan lain, 

seperti Raudhatul Atfal, Madrasah Ibtidaiah, dan Pendidikan Kesetaraan (PKBM). 

Secara kelembagaan, pesantren ini memosisikan diri sebagai lembaga pendidikan 

Diniyah dengan jenjang yang disetarakan dengan tsanawiyah dan aliyah, namun 

dalam internal pondok kelas-kelas diberi nama Awaliyah halaqah satu sampai 

Awaliyah halaqah 6. 

Pondok Pesantren Yanabi berdiri pada tahun 2014 dan berlokasi di, Jl. 

Komp. Cahaya Alam Permai II, Basirih, Kec. Banjarmasin Barat, Kota 

Banjarmasin, Kalimantan Selatan 70117. Secara arsitektural, bangunan pesantren 



86 

 

terdiri dari empat lantai, lantai 1: ruang-ruang belajar, lantai 2: kamar/asrama santri, 

lantai 3: gudang, dan lantai 4 dikosongkan. 

Pesantren ini sejak awal diarahkan untuk menjadi lembaga yang 

menekankan pendidikan Diniyah dan kajian kitab, yang tercermin dalam basis 

yayasan dan kebijakan pembiayaan santri tertentu.149 

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan 

Sebagai unit di bawah Yayasan Nasyatul Alawiyyin, Pondok Pesantren 

Yanabi memiliki struktur pendidikan yang terhubung dengan, RA, MI, dan PKBM 

yang dikelola yayasan, jenjang diniyah setara tsanawiyah–aliyah (Awaliyah 1–6). 

Fokus utama pendidikan diniyah di pesantren ini adalah, ilmu alat (nahwu–sharaf), 

bahasa Arab, fikih, kajian kitab akhlak dan adab. Kitab-kitab yang diajarkan di 

antaranya, Akhlâq Li al-Banîn, Mahfûzat dan Ta’lim al-Muta’allim, Bidâyah al-

Hidâyah (khususnya untuk kelas 6 Awaliyah). Dengan sistem pembelajaran 

menggunakan model halaqah, guru duduk di tengah, para santri melingkar 

mengelilingi guru, tanpa meja dan kursi, hanya menggunakan rehal, meja kecil 

rendah setinggi kurang lebih 30–35 cm. 

Kegiatan belajar kitab turas dilaksanakan pada pagi hari, sekitar pukul 

09.00–12.00, dengan dua mata pelajaran per hari. Di luar jam tersebut, tersedia 

pelajaran tambahan untuk santri yang berminat, yang dilaksanakan setelah Shalat 

 
149Hasyim, Mudir Pondok Yanabi, Wawancara Pribadi, Pondok pesantren Yanabi, 7 

Desember 2025, 16.00 WITA 



87 

 

Subuh, Ashar, Magrib, bahkan Isya. Dengan demikian, pembinaan ilmu dan adab 

berlangsung hampir sepanjang hari bagi santri yang aktif mengikuti tambahan. 

Yayasan juga menetapkan kebijakan khusus, santri yatim dan santri dari 

kalangan sayyid (keturunan habaib) dibebaskan dari pembayaran SPP. Latar 

belakang pendidikan para pengajar cukup beragam, dengan alumni dari, Ribat 

Tarim, Darul Mustafa, Darussalam, Sunniyah Salafiyah Pasuruan, Al-Anwar 

Sarang, Darullughah Wadda’wah (Dalwa) Bangil dan UIN Antasari. Keberagaman 

sanad dan latar pesantren ini menunjukkan akar keilmuan yang kuat dan luas, 

terutama dalam tradisi salafiyah-syafi‘iyah.150 

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan 

Jumlah santri di Pondok Yanabi sekitar, kurang lebih 90 santri putra dan 7 

orang santri putri. Pondok putri sendiri relatif baru, baru mulai dibuka pada tahun 

2025, sehingga jumlah santriwati masih sedikit. Santri putra dan putri belajar di 

tempat yang berbeda, namun masih dalam satu lingkungan pondok yang sama. 

Ciri khas kebijakan kesiswaan, seluruh santriwati diwajibkan memakai 

cadar hitam dan pakaian serba hitam, tanpa kecuali, baik pengajar maupun santri, 

hal ini menunjukkan penekanan kuat pada kesopanan lahiriah dan penjagaan 

kehormatan.  

Fokus pendidikan Yanabi adalah, pendidikan diniyah (kajian kitab, ilmu 

alat, fikih, akhlak), program tahfiz namun masih belum berkembang optimal. Selain 

 
150 Hasyim, Mudir Pondok Yanabi, Wawancara Pribadi, Pondok pesantren Yanabi, 7 

Desember 2025, 16.00 WITA 



88 

 

diwajibkan belajar, santri juga diarahkan untuk khidmah kepada pondok dan 

masyarakat sekitar, ikut membantu berbagai kebutuhan internal pondok, dilatih 

agar tidak hanya berilmu, tetapi juga melayani 

Program kesetaraan (PKBM) tetap berjalan, namun, tidak menjadi fokus 

utama, pengelolaannya “tidak terlalu terurus” jika dibandingkan dengan program 

diniyah, meskipun demikian, santri tetap antusias mengikuti pelajaran PKBM 

sebagai jalur ijazah formal.151 

Waktu Senin Selasa Rabu Kamis Jumat Sabtu Ahad 

18:30 

(Maghri

b) 

Majlis 

Ustadz 

muhib 

Maulid 

(18:30–

19:30) 

— 

Majlis Ust. 

Syarif 

(18:30–

19:30) 

Burdah 

(18:30–

19:30) 

Majlis Ust. 

Agus (18:30–

19:30) 

Majlis Ust. 

Muhib 

(18:30–

19:30) 

19:30 

(Isya) 

Sholat 

Berjamaa

h 

Sholat 

Berjamaah 

Sholat 

Berjamaah 

Sholat 

Berjamaah 

Sholat 

Berjama

ah 

Sholat 

Berjamaah 

Sholat 

Berjamaah 

21:00–

22:00 

Musyawa

rah 

Anggota 

Kamar 

Syair 

Muhāḍhara

h 

Mudzakara

h & 

Murājaah 

Surah 

Al‐

Kahfi & 

Tadarus 

Mudzakarah 

& Murājaah 

Mutholaah 

 
151 Hasyim, Mudir Pondok Yanabi, Wawancara Pribadi, Pondok pesantren Yanabi, 7 

Desember 2025, 16.00 WITA 



89 

 

04:30 

Bangun 

Pagi 

Bangun 

Pagi 

Bangun 

Pagi 

Bangun 

Pagi 

Bangun 

Pagi 

Bangun Pagi Bangun Pagi 

05:00 

(Subuh) 

Sholat 

Subuh 

Berjamaa

h (setiap 

hari) 

Sholat 

Subuh 

Berjamaah 

Sholat 

Subuh 

Berjamaah 

Sholat 

Subuh 

Berjamaah 

Sholat 

Subuh 

Berjama

ah 

Sholat Subuh 

Berjamaah 

Sholat 

Subuh 

Berjamaah 

05:45–

06:30 

Majlis 

Ust. 

Muhib 

— 

Majlis Ust. 

Muhib 

Majlis Ust. 

Muhib 

Khatam

an Al‐

Qur’ān 

Majlis Ust. 

Muhib 

Majlis Ust. 

Muhib 

06:30 

Tanzhif 

Pagi 

(kecuali 

Jumat) 

Tanzhif 

Pagi 

Tanzhif 

Pagi 

Tanzhif 

Pagi 

— Tanzhif Pagi Tanzhif Pagi 

07:00–

07:30 

Makan 

Pagi 

Makan 

Pagi 

Makan 

Pagi 

Makan 

Pagi 

Makan 

Pagi 

Makan Pagi Makan Pagi 

08:00–

09:00 

Sholat 

Dhuha 

(kecuali 

Jumat) 

Sholat 

Dhuha 

(kecuali 

Jumat) 

Sholat 

Dhuha 

(kecuali 

Jumat) 

Sholat 

Dhuha 

(kecuali 

Jumat) 

 

Sholat Dhuha 

(kecuali 

Jumat) 

Sholat 

Dhuha 

(kecuali 

Jumat) 



90 

 

09:00–

12:00 

Pembelaj

aran 

Wajib 

(Sabtu–

Kamis) 

Pembelajar

an Wajib 

Pembelajar

an Wajib 

Pembelajar

an Wajib 

— 

Pembelajaran 

Wajib 

Pembelajara

n Wajib 

12:30 

(Dzuhur) 

Sholat 

Dzuhur 

Berjamaa

h (setiap 

hari) 

Sholat 

Dzuhur 

Berjamaah 

Sholat 

Dzuhur 

Berjamaah 

Sholat 

Dzuhur 

Berjamaah 

 

Sholat 

Dzuhur 

Berjamaah 

Sholat 

Dzuhur 

Berjamaah 

13:30–

14:00 

Muhāwar

oh 

Khot Khot — — 

Muhāwaroh 

(13:00–

13:30) 

 

16:00 

(Ashar) 

Sholat 

Ashar 

Berjamaa

h 

Sholat 

Ashar 

Berjamaah 

Sholat 

Ashar 

Berjamaah 

Sholat 

Ashar 

Berjamaah 

Sholat 

Ashar 

Berjama

ah 

Sholat Ashar 

Berjamaah 

Sholat Ashar 

Berjamaah 

16:30–

17:00 

Idhōfi 

Ust. 

Muhib 

Hadroh 

Basaudan 

(16:10–

17:30) 

Idhōfi Ust. 

Muhib 

— — 

Idhōfi Ust. 

Muhib 

Majlis Ust. 

Mukhlis 

(16:30–

17:00) 



91 

 

17:45–

18:15 

Tanzhif 

Sore 

(setiap 

hari) 

Tanzhif 

Sore 

(setiap 

hari) 

Tanzhif 

Sore 

(setiap 

hari) 

Tanzhif 

Sore 

(setiap 

hari) 

Tanzhif 

Sore 

(setiap 

hari) 

Tanzhif Sore 

(setiap hari) 

Tanzhif Sore 

(setiap hari) 

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren 

Jumlah pengajar di Pondok Yanabi sekitar dua belas orang, dengan latar 

belakang pendidikan pesantren yang kuat dan beragam. Para ustadz di pondok ini 

digambarkan, terbuka dalam berbagi ilmu, tidak menyembunyikan materi, siap 

menjelaskan dengan sanad keilmuan yang mereka miliki.  

Dalam konteks tasawuf, hasil wawancara dengan Ustadz Muhib 

memberikan gambaran penting. Tasawuf yang Shahih dan Bahaya Tasawuf 

Menyimpang. Narasumber menekankan bahwa, tasawuf mengenal konsep maqām 

dan makrifat, yakni tingkatan kedekatan spiritual kepada Allah, maqām tidak 

mungkin dicapai tanpa syariat; tasawuf yang memutus hubungan dengan syariat 

adalah penyimpangan, terdapat bahaya besar ketika seseorang menempuh “jalan 

diri sendiri”, hanya mengandalkan ilham pribadi atau pengalaman batin tanpa 

bimbingan ilmu dan guru yang bersanad. 

Beliau mencontohkan, orang yang merasa mendapat makrifat lalu 

meninggalkan salat dan puasa, orang yang tertipu oleh keramat atau keanehan batin 

lalu meyakini dirinya wali. Dalam perspektif ini, keramat bukan bukti makrifat; 



92 

 

bahkan bisa menjadi hijab jika menumbuhkan kebanggaan diri dan meremehkan 

syariat.152 

6. Pondok pesantren al-Anshori 

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat 

Pondok Pesantren Al-Anshori merupakan lembaga pendidikan tahfiz yang 

berdiri pada tahun 2009 atas inisiasi KH. Ahmad Anshari (rahimahullah), seorang 

tokoh tarekat sekaligus Muqoddam Tarekat Tijaniyah di Kalimantan Selatan. Pada 

masa awal berdirinya, lembaga ini berkembang dari pusat majelis zikir dan zawiyah 

Tijaniyah, kemudian diperluas menjadi pesantren tahfiz dengan fokus khusus pada 

pendidikan anak-anak usia madrasah ibtidaiyah. 

Pondok ini memiliki cabang di Batu Tungku, Pelaihari yang di khususkan 

untuk santri putra, dan santri putri yang berlokasi di kompleks Ma‘had Ibtidaiyah 

Al-Anshori di Banjarmasin. Dengan demikian, titik kunjungan peneliti merupakan 

pusat pendidikan santriwati. Secara fisik, pesantren terus mengalami pembangunan. 

Pada saat penelitian dilakukan, tengah berlangsung pembangunan gedung dengan 

estimasi biaya pondasi sekitar Rp400 juta. Pembelian lahan di lingkungan tersebut 

juga sangat sulit dan mahal; beberapa puluh meter persegi tanah dihargai hingga 

Rp2,5 miliar. Kondisi ini menggambarkan tantangan finansial lembaga, terlebih 

karena, pesantren tidak memiliki donatur tetap, dan operasional bergantung pada 

kontribusi wali santri.153 

 
152Muhibuddin, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Yanabi, 4 

Desember 2025, Pukul 12:00 WITA 
153Zaini, Pengasuh Yayasan al-Anshori, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-

Anshori, 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA  



93 

 

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan 

Pondok Pesantren Al-Anshori berada di bawah kepemimpinan generasi 

kedua, Ustadz Zaini, putra pendiri dengan karakteristik kelembagaan: 

1) fokus utama: tahfiz al-Qur’an 

2) jenjang pendidikan: setara Madrasah Ibtidaiyah (MI) 

3) seluruh santri mukim, tidak ada sistem pulang-pergi untuk santri kecil 

4) waktu pembelajaran dan rutinitas mengarah pada penanaman hafalan 

dan adab dasar 

Al-Anshori tidak mengikuti pola pesantren kitab salafiyah, tetapi berstastus 

sebagai Madrasah Ibtidaiyah Swasta.154 

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan 

Santri yang mondok di Al-Anshori merupakan anak-anak usia diniyah dasar 

(MI). Oleh karena itu: 

1) tidak diajarkan kitab kuning tingkat menengah 

2) pelajaran tasawuf tidak diberikan sama sekali 

Fokus pendidikan dibatasi pada kapasitas perkembangan usia: 

1) hafalan al-Qur’an 

2) adab dan disiplin dasar 

3) rutinitas ibadah harian 

 
154 Zaini, Pengasuh Yayasan al-Anshori, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-

Anshori, 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA 



94 

 

Pendidikan formal diniyah didukung dengan sistem pemondokan penuh: 

1) seluruh santri tinggal di dalam lingkungan pesantren 

2) pembiasaan pengawasan total sejak usia awal 

Dengan demikian, bentuk transmisi nilai spiritual bukan melalui teori 

tasawuf, melainkan melalui ritme ibadah, kedisiplinan, dan adab harian.155 

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren 

Karakteristik utama kultur Pondok Pesantren Al-Anshori adalah dominasi 

tradisi tahfiz dan warna tarekat Tijaniyah. Meskipun tarekat ini tidak diberikan 

kepada santri, lembaga ini tetap berfungsi sebagai zawiyah utama Tarekat Tijaniyah 

di Kalimantan Selatan dengan kegiatan rutin tarekat, sore Jumat sampai malam 

Sabtu, untuk jamaah yang sudah berbaiat dan umum, namun santri tidak dilibatkan 

dalam majelis tarekat.  

Dengan demikian, terjadi pemisahan tegas antara tarekat sebagai ruang 

spiritual dewasa dengan tahfiz sebagai ruang pembinaan anak. Aspek tasawuf di 

sini muncul secara institusional, bukan pedagogis. Tasawuf tidak diajarkan sebagai 

ilmu, tetapi dihadirkan sebagai lingkungan yang membentuk sikap batin, melalui 

disiplin dan adab. Para santri berada dalam wilayah yang dipengaruhi tradisi tarekat 

dan amaliah para gurunya, namun mereka sendiri tidak terlibat langsung dalam 

praktik tarekat tersebut. Dengan kata lain, tasawuf hadir sebagai suasana hidup yang 

 
155 Zaini, Pengasuh Yayasan al-Anshori, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-

Anshori, 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA 



95 

 

dirasakan dan dijalani, bukan sebagai praktik spiritual khusus ataupun kajian 

teoritis.156 

7. Pondok Pesantren Shiratut Thalibin 

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat 

Pondok Pesantren Shiratut Thalibin berlokasi di Jl. Alalak Utara RT.11, 

Kelurahan Alalak Utara, Kecamatan Banjarmasin Utara, Kota Banjarmasin, 

Kalimantan Selatan. Pesantren ini berdiri pada 1989 M / 1410 H dan sejak awal 

dirancang sebagai pesantren berbasis kitab kuning salafiyah. Penamaannya Shiratut 

Thalibin bermakna “Jalan Para Penuntut Ilmu”, menegaskan orientasi tradisi 

keilmuan klasik. 

Pendirian pesantren diawali dari gagasan KH. M. Thaha, yang kemudian 

didukung oleh tokoh masyarakat, Guru H. Buslen dan Bapak Ijuh Jafar. Dalam 

masa rintisan, masyarakat Alalak Utara, Berangas Timur, dan Tatah Masjid 

memberikan dukungan penuh berupa wakaf tanah, bangunan, dana, bahkan hasil 

panen padi, mengingat mayoritas penduduk adalah petani. Dukungan swadaya lokal 

ini memperlihatkan tingkat kepercayaan sosial yang tinggi kepada lembaga 

keagamaan. Wakaf tanah dilakukan oleh beberapa tokoh setempat, H. Owe, Anang 

H. Hamdan, dan H. Suparmo.157 

Pada awal 1990, pembangunan selesai dengan luas bangunan sekitar 20 x 

20 meter (enam lokal), berbahan dasar kayu meranti, ulin, dengan atap sirap. 

 
156 Zaini, Pengasuh Yayasan al-Anshori, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-

Anshori, 8 Agustus 2025, Pukul 17:00 WITA 
157 Ponpes Shiratut Thalibin, https://id.scribd.com/document/648605569/Profil-Singkat-

PPS-ST, diakses 10 Desember 2025 



96 

 

Legalitas kelembagaan semakin diperkuat dengan keluarnya Akta Pendirian No. 16 

dan SK Operasional No. 229 tanggal 30 November 2023. Saat ini, pondok berstatus 

swasta di bawah naungan PPS Shiratut Thalibin. 

b. Sistem Kelembagaan dan Kepengasuhan 

Shiratut Thalibin sejak awal mengadopsi kurikulum kitab kuning berjenjang 

yang berkiblat pada sistem pembelajaran Pesantren Darussalam Martapura, karena 

mayoritas guru pengajarnya merupakan alumni Martapura. Corak keilmuannya 

bersifat salafiyah syafi‘iyah, terkonsentrasi pada, fikih, tauhid, nahwu–Sharaf, 

adab, dan kajian kitab kuning tradisional.  

Selain fokus diniyah, pesantren secara bertahap memperluas sarana fisik. 

Pembangunan ruang kelas tambahan masih berlangsung ketika peneliti melakukan 

kunjungan, sehingga keterbatasan fasilitas kamar dan asrama membuat mayoritas 

santri bersifat pulang-pergi, sementara santri mukim hanya berjumlah sedikit.158 

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan 

Data kelembagaan mencatat jumlah santri mencapai kurang lebih 461 santri, 

didukung oleh sekitar 26 tenaga pendidik dan kependidikan. Komposisi santri 

didominasi oleh siswa yang berasal dari lingkungan sekitar Alalak Utara, sehingga 

kultur pendidikan sangat terkait dengan jaringan sosial lokal. 

Ciri utama pendidikan: 

 
158 Jailaini, Pimpinan Pondok Shiratut Thalibin, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren 

Shiratut Thalibin , 5 Juli 2025, Pukul 13:00 WITA 



97 

 

1) pembelajaran berlangsung pagi hingga siang (sekitar pukul 07.30–

14.00) 

2) santri mukim hanya sebagian kecil 

3) sarana asrama masih dalam tahap pengembangan 

4) tidak ada pemisahan kelas antara santri putra dan putri pada tingkat 

pembelajaran, kelas digabung 

Wawancara lapangan memperlihatkan suasana komunikasi yang terbatas. 

Pengasuh senior menjawab pertanyaan peneliti secara singkat dan padat tanpa 

elaborasi panjang, kemungkinan dipengaruhi oleh usia sepuh dan kewajiban 

mengajar. Hal ini menciptakan tantangan metodologis dalam pengumpulan data 

verbal namun mengonfirmasi kultur internal pondok: menekankan praktik dan 

disiplin, bukan diskusi spekulatif.159 

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren 

Kultur Shiratut Thalibin bercorak salafiyyah-komunitarian: 

a) basis sosialnya adalah jamaah lokal Alalak Utara 

b) pendirian bersifat swadaya tanpa ketergantungan pada donatur 

eksternal 

c) gaya pendidikan tidak flamboyan, tidak karismatik figur tunggal 

d) hubungan guru–santri sederhana, tidak seperti di pesantren berbasis 

tarekat. 

 
159 Jailaini, Pimpinan Pondok Shiratut Thalibin, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren 

Shiratut Thalibin , 5 Juli 2025, Pukul 13:00 WITA 



98 

 

Dalam konteks tasawuf, posisi Shiratut Thalibin jelas dan tegas: 

1) Tasawuf disederhanakan sebagai akhlak, nilai tasawuf sama dengen 

adab, kesopanan, akhlak keseharian dan tidak diajarkan sebagai 

disiplin ilmu atau tarekat 

2) Menolak penyimpangan yang mengatasnamakan tasawuf, secara 

eksplisit menolak paham tasawuf sempalan atau praktik spiritual yang 

dinilai tidak bersandar pada syariat dan sikap ini konsisten dengan 

garis Kaum Tuha di mana tasawuf yang benar tidak mencabut syariat 

Kultur santri cukup sederhana, dengan datang, belajar, sholat fardhu zuhur, 

dan  pulang, minim sistem ritual tambahan, kegiatan Amaliyah standar pesantren 

(ibadah harian, salat berjamaah). Tidak seperti pesantren yang mengembangkan 

pengabdian (khidmah) atau tarekat, Shiratut Thalibin mempertahankan model 

salafiyah lokal dengan kontrol syar‘i yang ketat dan tanpa ekspresi sufistik yang 

penuh dengan simbol-simbol.160 

8. Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiyah 

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat 

Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiyah berlokasi di Jl. Alalak Tengah RT. 

15 RW. 08, Banjarmasin Utara, Kota Banjarmasin, Kalimantan Selatan. Lembaga 

ini tumbuh dari akar pendidikan diniyah tradisional yang sudah cukup tua, yakni 

Madrasah Diniyah Awaliyah (MDA) Tarbiyatul Islamiyah yang berdiri sejak 10 

Januari 1955. Madrasah diniyah tersebut pada mulanya diposisikan sebagai 

 
160Jailaini, Pimpinan Pondok Shiratut Thalibin, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren 

Shiratut Thalibin , 5 Juli 2025, Pukul 13:00 WITA 



99 

 

pendidikan tambahan (suplemen) sore hari bagi anak-anak di sekitar Alalak, dengan 

penekanan pada baca tulis Al-Qur’an dan dasar-dasar ilmu agama. 

Seiring berjalannya waktu dan meningkatnya kebutuhan masyarakat 

terhadap pendidikan keagamaan yang lebih terstruktur, para pengelola berupaya 

mengembangkan lembaga ini menjadi pesantren yang lebih komprehensif. Upaya 

tersebut diwujudkan dengan pendirian unit pesantren pada 16 Juli 2007, ditandai 

dengan pemancangan tiang pertama yang dilakukan oleh Walikota Banjarmasin 

saat itu, H. Ahmad Yudhi Wahyuni Usman, S.E., pada 23 Januari 2008. 

Secara historis, lahan pesantren merupakan wakaf warga Alalak Tengah dan 

Alalak Utara, dengan luas kurang lebih 10 m x 60 m, yang kemudian dikembangkan 

menjadi kompleks bangunan semi permanen berukuran sekitar 8 m x 20 m (3 unit, 

12 ruang), ditambah ruang UKS dan kantin berukuran 1,5 m x 8 m. Dalam usianya 

yang telah melampaui setengah abad, lembaga ini tetap menghadapi keterbatasan 

fasilitas, namun tetap konsisten menyediakan pendidikan keagamaan bagi 

masyarakat sekitar, terutama dari kalangan yatim dan keluarga kurang mampu. 

Pondok ini didirikan dan dikembangkan oleh tokoh-tokoh lokal, di antaranya, 

Ustadz Muhammad Amin (alm.), dan KH. Muhammad Jahri Simin.161 

Dari madrasah diniyah sederhana, Tarbiyatul Islamiyah kemudian 

berkembang menjadi pesantren yang menggabungkan pendidikan agama dan 

 
161 Tarbiyatulislamiyah, https://tarbiyatulislamiyah.wordpress.com/, diakses 10 Desember 

2025 



100 

 

pendidikan umum, dengan cita-cita menjadi pesantren modern yang kompetitif dan 

profesional. 

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan 

Secara kelembagaan, Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiyah berada di 

bawah pengelolaan badan yang sedang berproses menjadi Yayasan At-Tarbiyah. 

Struktur pendidikannya mencakup beberapa jenjang, Madrasah Tsanawiyah dan 

Madrasah Aliyah. 

Proses pembelajaran dibagi menjadi dua sesi utama. Pagi hari, memuat mata 

pelajaran umum: Bahasa Indonesia, Bahasa Inggris, Matematika, dan lainya, 

kemudian juga mata pelajaran agama Tauhid, Fikih, Nahwu, Sharaf, Tarikh, Hadis, 

Bahasa Arab, Tajwid, dan Akhlak. Sore hari, madrasah diniyah. Dalam pengamatan 

peneliti, dinamika relasi antara pengelola pagi dan sore tidak selalu sepenuhnya 

harmonis, meskipun hal ini masih dalam ranah dugaan dan tidak menjadi fokus 

penelitian.162 

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan 

Sasaran pendidikan Tarbiyatul Islamiyah adalah anak usia 12–18 tahun, 

khususnya anak-anak yatim dan keluarga kurang mampu di sekitar Alalak dan 

Banjarmasin. Santri seluruhnya bersifat pulang-pergi, bukan mukim, sehingga pola 

interaksi mereka dengan pesantren terfokus pada jam belajar pagi. 

Secara ideal, tujuan pondok ini adalah: 

 
162Wahyu, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 24 November 2025, Pukul 11:00 WITA 



101 

 

1) Mencerdaskan anak didik dan memberikan pengetahuan keagamaan 

yang cukup 

2) Membekali pengetahuan umum yang relevan dengan kebutuhan zaman 

3) Menciptakan suasana belajar harmonis dan kondusif 

Dalam praktiknya, para narasumber menjelaskan bahwa tujuan utama 

pesantren adalah: 

1) membina santri agar mampu membaca dan memahami kitab 

2) sekaligus menyiapkan mereka dengan ijazah pendidikan umum 

Karena kemampuan santri beragam, pondok mengintegrasikan dua jalur: 

1) jalur agama  dengan penguasaan kitab kuning 

2) jalur umum dengan ijazah formal paket kesetaraan PKBM 

Dengan demikian, jika seorang santri tidak melanjutkan studi melalui jalur 

agama, ia tetap memiliki peluang melalui jalur pendidikan umum.163 

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren 

Kultur sosial di Tarbiyatul Islamiyah memperlihatkan suasana yang akrab 

dan cair di antara para pengajar, diwarnai dengan candaan dan kehangatan internal. 

Peneliti mencatat, pada kunjungan pertama (24 November 2025), para pengajar 

menyambut dengan ramah, bahkan mengajak makan bersama, sebelum kemudian 

 
163 Wahyu, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 24 November 2025, Pukul 11:00 WITA 



102 

 

mengarahkan peneliti untuk bertemu dengan Ustadz Ismail, guru mata pelajaran 

akhlak tingkat ulya, sebagai narasumber utama untuk pembahasan tasawuf.164 

Secara geografis dan kultural, pesantren ini berada dekat dengan Masjid 

Jami’ Tuhfaturroghibin (Masjid Kanas), salah satu masjid bersejarah di 

Banjarmasin yang didirikan oleh H. Marwan bin H.M. Amin, ulama sufi yang 

dikenal sebagai keturunan keempat Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari (Datuk 

Kelampayan). Lingkungan ini membentuk latar historis yang dekat dengan tradisi 

tasawuf dan tarekat. Pendiri pesantren juga memiliki kedekatan dengan Tarekat 

Tijaniyah, dan banyak pengajarnya merupakan pengamal tarekat tersebut, 

meskipun amalan tarekat tidak diajarkan secara khusus kepada santri.165 

Dalam konteks tasawuf, diskusi bersama Ustadz Ismail menghasilkan 

beberapa poin penting: 

1) Pembedaan akhlak dan tasawuf 

Akhlak dipahami sebagai perbaikan perilaku lahiriah: sopan santun, adab 

keseharian, cara bergaul dengan guru, teman, dan masyarakat. Tasawuf dipahami 

sebagai wilayah batin: pembersihan hati dari riya’, ‘ujub, takabur, su’uhzan, serta 

penataan adab hati kepada Allah dan makhluk. Keduanya bergerak ke arah yang 

sama (perbaikan diri), tetapi berada pada level yang berbeda: jasmani–lahiriah dan 

ruhani–batiniah. 

 
164 Wahyu, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 24 November 2025, Pukul 11:00 WITA 
165 Tarbiyatulislamiyah, https://tarbiyatulislamiyah.wordpress.com/, diakses 10 Desember 

2025 



103 

 

Dalam praktik pendidikan, pada tingkatan dasar dan menengah, materi-

materi tersebut dibingkai sebagai pelajaran akhlak, melalui kitab-kitab seperti, 

Akhlak Li al-Banîn dan Nash â’ih al-Diniyyah. 

2) Tasawuf sebagai adab dan tazkiyah, bukan “ampihan sembahyang” 

Narasumber menjelaskan bahwa di masyarakat Banjar, tasawuf sering 

disalah paham sebagai ajaran yang mengajarkan untuk meninggalkan Shalat atau 

menyatu dengan Tuhan secara keliru. Mereka menegaskan bahwa Tasawuf yang 

lurus datang agak “terlambat” ke masyarakat, sehingga persepsi negatif terbentuk 

terlebih dahulu. Namun, kehadiran ulama seperti Guru Sekumpul yang mengajarkan 

Ihya’ ‘Ulum al-Din berperan besar meluruskan pandangan masyarakat; meskipun 

pada awalnya ditolak, pengajaran itu akhirnya diterima dan mengubah cara orang 

memandang tasawuf. Bagi narasumber, inti tasawuf dapat diringkas sebagai “adab” 

– adab murid kepada guru, adab guru kepada murid, adab sesama manusia, dan 

puncaknya adab kepada Allah166 

3) Tasawuf hidup, tarekat, dan pentingnya sanad 

Narasumber juga menyinggung eksistensi berbagai tarekat di Kalimantan 

Selatan, seperti Naqsyabandiyah, Sammaniyah, Khalwatiyah, dan Qadiriyah. 

Amalan tarekat dianalogikan seperti “resep dokter spesialis”: Ada zikir umum yang 

bisa diamalkan siapa saja, dan ada zikir khusus untuk kondisi ruhani tertentu yang 

harus diberikan oleh guru yang ahli dan bersanad 

 
166 Ismail, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 3 Desember 2025, Pukul 11:00 WITA 

 



104 

 

Jika amalan khusus disebarkan sembarangan kepada orang yang tidak siap, 

akan muncul keganjilan dan kesalahpahaman sosial. Dalam konteks ini, tasawuf 

dipandang sebagai sesuatu yang harus bersandar pada sanad dan ilmu dan tidak 

boleh berbasis klaim pribadi atau pengalaman batin tanpa bimbingan 

Fenomena dzikir nasyid berjamaah yang kadang melahirkan keadaan wajd 

(seperti pingsan atau ekstase) juga diamati dengan sikap hati-hati: boleh terjadi 

dalam bimbingan guru, tetapi tidak boleh dijadikan tujuan atau pertunjukan.167 

4) Sikap kehati-hatian terhadap tasawuf menyimpang 

Ustadz Ismail menegaskan bahwa hampir setiap kali mengajar, ia 

mengingatkan santri untuk berhati-hati terhadap ajaran tasawuf yang menyimpang, 

terutama, tasawuf yang memutus syariat, klaim-klaim mistik tanpa dasar ilmu dan 

pemahaman salah tentang konsep-konsep seperti Nur Muhammad.168 

Karena itu, di tingkat kurikulum formal, tasawuf tidak ditulis sebagai mata 

pelajaran, tetapi, hadir dalam pelajaran akhlak, dijelaskan melalui pembahasan 

penyakit hati, dan hidup dalam bentuk adab santri kepada guru, cara memuliakan 

ilmu, dan kehati-hatian ulama dalam menerima dan mengajarkan amalan. 

Dengan demikian, di Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiyah, tasawuf 

bukan diposisikan sebagai ilmu asing yang terpisah, melainkan sebagai ruh yang 

menjiwai akhlak, ibadah, dan tradisi keilmuan pesantren; sementara secara 

 
167 Ismail, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 3 Desember 2025, Pukul 11:00 WITA 
168 Ismail, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 3 Desember 2025, Pukul 11:00 WITA 



105 

 

kelembagaan, lembaga tetap menjaga jarak dari tasawuf yang berpotensi disalah 

paham dan menegaskan bahwa syariat adalah fondasi yang tidak boleh 

ditinggalkan. 

9. Pondok Pesantren Abnaul Amin 

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat 

Pondok Pesantren Abnaul Amin merupakan lembaga pendidikan Islam yang 

berlokasi di kawasan Kuin Kacil, wilayah pinggiran Kota Banjarmasin yang dalam 

beberapa aspek dapat digolongkan sebagai kawasan yang relatif tertinggal 

(mendekati kategori 3T). Di wilayah tersebut, pondok ini menjadi salah satu—

bahkan satu-satunya—lembaga yang secara konsisten menyelenggarakan 

pendidikan keagamaan berbasis pesantren. 

Pondok ini didirikan sekitar akhir 1980-an (sekitar tahun 1989) oleh seorang 

kiai yang berasal dari Amuntai. Seiring berjalannya waktu, kepengurusan pondok 

banyak dipegang oleh satu keluarga besar; hampir semua pengurus dan pengelola 

masih memiliki hubungan kekerabatan, sehingga watak kelembagaannya sangat 

kental dengan nuansa kekeluargaan.169 

Sejak awal berdiri, Abnaul Amin diarahkan untuk memberikan pendidikan 

diniyah tingkat ibtida dan tsanawiyah, dengan menekankan penguatan dasar-dasar 

ilmu agama bagi masyarakat sekitar. Meskipun belum memiliki fasilitas pendidikan 

yang lengkap dan belum melanjutkan ke jenjang aliyah, pondok ini telah 

 
169 Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka , 

Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA 

 



106 

 

melahirkan banyak alumni yang kemudian berkiprah sebagai tokoh agama lokal di 

lingkungan sekitarnya. 

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan 

Secara struktural, Pondok Pesantren Abnaul Amin hanya membuka jenjang 

pendidikan sampai tingkat tsanawiyah diniyah, baik dalam bentuk Pendidikan 

diniyah sore dari siang hingga sekitar pukul lima sore sementara Pendidikan formal 

tsanawiyah pagi baru dibuka dalam dua tahun terakhir. 170 

Seluruh sistem pembelajaran di pondok ini berbasis pulang-pergi, tidak ada 

santri mukim. Hal ini berkaitan dengan, keterbatasan fasilitas asrama, karakter 

sosial ekonomi masyarakat sekitar, dan orientasi pondok yang sejak awal didesain 

sebagai lembaga madrasah/pesantren sore bagi warga Kuin Kacil dan sekitarnya 

Dari sisi rujukan keilmuan, sistem pendidikan pondok ini mengikuti pola 

pendidikan Pondok Pesantren Darussalam Martapura, baik dari sisi, struktur 

jenjang dan pengelompokan pelajaran, pemilihan kitab dasar, corak akidah dan 

fikih.  

Para pengajar yang terlibat banyak berasal dari alumni pesantren besar di 

Kalimantan Selatan, seperti, Pondok Pesantren Al-Falah, Mursyidul Amin dan 

Darussalam Martapura. Namun demikian, para ustadz mengakui bahwa mereka 

belum memiliki alumni luar negeri (seperti lulusan Mesir atau Yaman), sehingga 

 
170 Muhammad, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka , 

Pondok Pesantren Abnaul Amin , 21 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 

 



107 

 

pengajaran masih difokuskan pada tingkat dasar dan menengah, tanpa masuk ke 

pembahasan kitab-kitab berat atau spesifik tasawuf.171 

c. Karakteristik Santri dan Pola Pendidikan 

Tidak ada santri mukim, seluruh santri Pondok Abanaul Amin adalah santri 

pulang-pergi yang datang dari lingkungan sekitar pondok. Dalam suasana 

keseharian, jika berkunjung ke pondok pada jam aktif, yang tampak adalah, banyak 

anak-anak usia diniyah, suasana mirip madrasah sore dengan nuansa pesantren 

sederhana.  

Kurikulum yang diajarkan secara umum meliputi, ilmu-ilmu dasar 

keislaman (fikih, tauhid, baca tulis Al-Qur’an, tajwid), akhlak, terutama melalui 

kitab Akhlaq Li al-Banîn dan Ta’lim al-Muta’allim. Pembelajaran tasawuf tidak 

diajarkan secara khusus. Dalam diskusi, pengasuh dan pengajar menjelaskan bahwa 

jenjang tsanawiyah belum tepat untuk pengajaran tasawuf mendalam dan kemudian 

juga kapasitas santri masih berada pada tahap pembentukan dasar-dasar ibadah dan 

akhlak.172 

Pengamatan peneliti terhadap santri pengurus menunjukkan, sebagian santri 

bahkan belum familiar dengan istilah “tasawuf” bahkan ada yang mengira-ngira 

bahwa tasawuf adalah ilmu yang berkaitan dengan hal-hal mistis semata Hal ini 

mengonfirmasi bahwa tasawuf tidak hadir sebagai istilah teknis dalam keseharian 

santri, tetapi lebih tercermin dalam pelajaran akhlak dasar dan pembiasaan adab. 

 
171Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka , 

Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA 
172 Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka , 

Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA 



108 

 

d. Kondisi Guru, Santri, dan Kultur Pesantren 

Dalam pertemuan kedua (27 November 2025), peneliti berkesempatan 

berdiskusi lebih panjang dengan para pengajar pondok. Suasana diskusi cair dan 

hangat. Banyak hal dibahas, mulai dari tasawuf, pendidikan santri, hingga obrolan 

ringan tentang asal daerah dan latar belakang mereka. Dari perbincangan itu tampak 

beberapa ciri kultur penting:173 

1) Peran sosial pondok di wilayah pinggiran 

Kuin Kacil sebagai wilayah pinggir kota, dengan karakter sosial yang 

cenderung kurang tersentuh pendidikan agama formal. Pondok Abnaul Amin 

menjadi satu-satunya rujukan pendidikan Islam yang berkesinambungan di 

kawasan tersebut, meski demikian hanya setingkat tsanawiyah diniyah, pondok ini 

menjadi sentral dakwah lokal dan melahirkan kader-kader agama bagi masyarakat 

sekitar 

2) Sikap terhadap tasawuf dan ajaran menyimpang 

Para pengajar menunjukkan sikap cukup tegas dan resisten terhadap ajaran 

tasawuf yang mereka anggap menyimpang, khususnya tasawuf yang disebut 

tasawuf sabuku. Mereka menceritakan kasus, misalnya seorang muazin yang 

ditegur oleh salah seorang pengamal ajaran tersebut dengan kalimat: “Untuk apa 

azan, Tuhan tidak tuli, Tuhan tidak perlu dipanggil.” Kemudian para ustadz 

menjelaskan bahwa azan bukan untuk memanggil Allah, tetapi memanggil umat 

Islam untuk shalat; contoh ini dipakai untuk menunjukkan cara berpikir yang salah 

 
173 Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka , 

Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA 



109 

 

dari kelompok yang menafsirkan agama hanya berdasarkan logika atau pemahaman 

tekstual pribadi, tanpa dasar ilmu dan sanad. 

Menurut para ustadz, banyak penganut ilmu semacam itu,  tidak pernah 

mondok, belajar dari mulut ke mulut dan memahami ayat atau hadis secara 

sepotong, “mengambil satu ayat dan melupakan ayat lainnya”. Karena itu, mereka 

sangat berhati-hati dan cenderung tidak membuka ruang diskusi tasawuf di level 

santri tsanawiyah, agar santri tidak salah paham dan tidak terpapar oleh pemahaman 

tasawuf yang keliru.174 

3) Kesadaran akan keterbatasan dan sikap terbuka 

Pengasuh pondok secara jujur mengakui bahwa, pengajaran di pondok 

masih di tingkat dasar, mereka merasa belum mumpuni untuk masuk ke wilayah 

kajian-kajian yang lebih tinggi, termasuk tasawuf mendalam dan juga mereka tidak 

melarang santri untuk melanjutkan pendidikan ke jenjang yang lebih tinggi baik 

kuliah ataupun mondok di pesantren lain, termasuk di Jawa. 

Sikap ini menunjukkan bahwa meskipun sumber daya keilmuan pondok 

terbatas, para pengelola memiliki kesadaran diri ilmiah dan mendukung santri untuk 

terus menuntut ilmu di tempat lain. Secara keseluruhan, kultur Pondok Pesantren 

Abnaul Amin dapat diringkas sebagai, pesantren diniyah tsanawiyah berbasis 

salafiyah Martapura, yang memainkan peran strategis di wilayah pinggiran kota, 

menekankan pendidikan Islam dasar dan akhlak, bersikap tegas terhadap tasawuf 

 
174 Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka , 

Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA 



110 

 

menyimpang, dan secara sadar menunda pengajaran tasawuf formal karena 

keterbatasan jenjang dan kapasitas santri. 

Tasawuf, dalam konteks pondok ini, hadir hanya sebagai bayangan, 

penguatan akhlak dan kecurigaan terhadap paham yang mengatasnamakan tasawuf 

tetapi merusak syariat dan bukan sebagai ilmu yang diajarkan secara eksplisit 

kepada santri.175 

10. Pondok Pesantren al-Aminiah 

a. Profil Pesantren dan Sejarah Singkat 

Pondok Pesantren al-Aminiah terletak di kawasan urban–pinggiran Kota 

Banjarmasin, dengan karakter sosial masyarakat sederhana dan religius. Pondok ini 

berdiri pada tahun 1992 dan kini berada pada generasi ketiga pengasuhan, dipimpin 

oleh Guru Muhammad Nashir. Status lembaga adalah pondok salaf murni, swasta, 

dan tidak menerima bantuan pemerintah. Jumlah santri relatif kecil—sekitar 17–40 

orang pada periode kunjungan peneliti, dengan kapasitas maksimal 30 santri. Hal 

ini berdampak pada suasana pembelajaran yang intim dan personal, tetapi juga 

menunjukkan kendala struktural dan ekonomi pondok dalam melakukan 

pengembangan fasilitas. 

Pondok ini memiliki dua wajah pendidikan, Pondok salaf berbasis kitab 

(utama) dan Majelis taklim masyarakat (fungsional sosial). Dalam konteks sejarah 

sosialnya, pondok ini tidak hanya berfungsi sebagai tempat belajar santri, tetapi 

 
175 Muhammad, dewan Pengajar Pondok Pesantren Abnaul Amin, Wawancara Terbuka , 

Pondok Pesantren Abnaul Amin , 27 November 2025, Pukul 16:00 WITA 



111 

 

juga sebagai wahana spiritual masyarakat melalui pengajian rutin, Selasa sore untuk 

jamaah umum (dominan ibu-ibu) dan Malam Jumat khusus laki-laki176 

b. Sistem Kelembagaan dan Ke pengasuhan 

Secara kelembagaan, pondok dipimpin oleh satu garis keluarga pengasuh, 

yang sekaligus menjadi pengajar dan figur rujukan masyarakat. Pada penjajakan 

pertama, peneliti bertemu langsung dengan pengasuh, Guru Muhammad Nasrun 

Sam’ani, di kediaman beliau yang sekaligus berdampingan dengan toko pribadi. 

Dalam dialog, pengasuh menyampaikan bahwa pondok ini “tidak ada 

keistimewaan dan hanya mengajar hal-hal dasar”, fokus pada ilmu alat (nahwu–

sharaf) dan fiqh dan tidak memiliki kapasitas untuk berbicara tasawuf secara 

teoritis. Namun koreksi penting perlu dicatat, meskipun beliau merendah 

(tawadhu’), pernyataan-pernyataan berikut menunjukkan kedalaman pemahaman 

tasawuf yang diamalkan, bukan diajarkan di mana tasawuf bukan teori, tetapi amal, 

tujuan tasawuf adalah ibadah, bukan wacana serta tasawuf yang dibanggakan di 

warung kopi disebut beliau sebagai orang yang baru bisa main kuntau (baru belajar 

tapi merasa sakti). Pernyataan ini menunjukkan epistemologi pondok, yaitu tasawuf 

yang benar tidak identik dengan dikursus verbal, melainkan pengendapan spiritual 

dalam bentuk amal ibadah, adab, dan zikir yang diamalkan tanpa publikasi.177 

 
176 M. Nasrun Sam’ani, Pengasuh Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA 
177 Ustadz M. Nasrun Sam’ani, Pengasuh Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara 

Pribadi, Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA 

 



112 

 

c. Karakteristik Santri dan Pola Pembelajaran 

Sistem pendidikan pondok mengikuti pola salaf Pamangkih yaitu naik kitab, 

bukan naik kelas, masa belajar maksimal 6 tahun, tidak ada sistem prestasi formal, 

santri belajar setelah Subuh, pagi sampai pukul 11.00, dan sore hari. 

Tabel Pola Kegiatan Harian Umum 

Waktu Kegiatan Bentuk Aktivitas 

04.45-6.00 Shalat Subuh berjamaah Ibadah berjamaah 

6.00-6.45 Belajar Kitab (Sesi 1) 

Nahwu, Sharaf, Fiqh, Kitab 

dasar 

Pagi (8.00- 

11.00) 

Belajar Kitab (Sesi 2) Lanjutan kajian kitab 

12.00-12.30 Asmaul Husna bersama Dzikir kolektif 

12.30-13.00 Shalat Zuhur berjamaah Ibadah wajib 

13.00-17.30 

Istirahat / Aktivitas 

pribadi 

Makan, istirahat 



113 

 

17.30-19.00 

Shalat Maghrib 

berjamaah 

Ibadah 

19.00-20.00 Shalat Isya berjamaah Ibadah 

20.00-22.00 Belajar mandiri / Istirahat Murajaah / persiapan kitab 

d. Dimensi Tasawuf: Tidak Diajarkan, tetapi Dihidupkan 

Tasawuf tidak diajarkan secara formal di kelas dan tidak dijadikan mata 

pelajaran, namun terlihat dari Pandangan tasawuf pengasuh adalah tasawuf 'amal', 

bukan falsafi, bukan teori, menghindari debat dan tidak tampil. Guru Abdul Bashit 

menegaskan, inti tasawuf adalah tauhid: menyadari bahwa segala gerak adalah 

perbuatan Allah, jika keyakinan ini mengakar, seseorang otomatis tidak berbuat 

maksiat oleh karenanya, tasawuf tidak perlu dipelajari sebagai disiplin, tetapi 

dihidupkan.  

Guru Abdul Bashit merupakan pengamal tarekat Syadziliyah yang diwarisi 

dari ayahnya namun tidak diajarkan kepada santri, tetapi santri diberikan amaliyah 

khusus hanya Asmaul Husna sebelum zuhur (dinisbatkan pada Syekh Zamhuri). 

Namun dari apa yang peneliti lihat saat berkunjung pada pondok ini guru Abdul 

Bashit memiliki peran sosial dimasyarakat di mana banyak orang mem.inta doa, air, 

dan nasihat guru dikenal memiliki kedalaman ruhani, tetapi tidak mempublikasikan 

jalur sufistiknya.  



114 

 

Dengan demikian, dimensi tasawuf pondok ini bergerak dalam pola, 

tasawuf diam bukan tasawuf verbal. Tasawuf tidak ditandai oleh pengajaran kitab, 

tetapi melalui, sikap sabar, baik sangka, memandang Allah dalam setiap takdir. 

Guru Abdul Bashit berkali-kali menegaskan bahwa kesadaran ini merupakan 

“menghilangkan diri” sehingga hanya Allah yang dipandang.178 

B. Ketiadaan Pengajaran Tasawuf Secara Formal di Pesantren 

Fenomena tidak diajarkannya tasawuf secara eksplisit di hampir seluruh 

pesantren yang menjadi lokasi penelitian merupakan temuan sentral. Seluruh 

narasumber dari berbagai latar administrasi, kapasitas santri, dan model pendidikan 

menunjukkan pola yang sama: tasawuf bukan merupakan bagian dari kurikulum 

formal, dan tidak tampil sebagai mata pelajaran dengan nama “tasawuf”. Namun, 

ketidakhadiran ini tidak serta merta berarti penolakan. Ia justru mencerminkan 

relasi yang kompleks antara pesantren, tradisi spiritual, struktur kelembagaan, dan 

kehati-hatian dalam menyentuh ilmu batin. 

1. Pemahaman Pihak Pesantren tentang “Tasawuf” 

Ketika para narasumber menyebut tasawuf, mereka tidak memaknainya 

sebagai disiplin akademik yang sistematik sebagaimana fiqh atau nahwu, 

melainkan sebagai sesuatu yang subtil, dalam, dan bergerak dalam lapisan batin. 

Tasawuf bagi mereka bukan sekadar teks, tetapi tingkah laku dan keadaan jiwa. Di 

banyak percakapan, tasawuf disebut setara dengan adab, tetapi dijelaskan bahwa 

adab hanya merupakan pintu luarnya, sementara tasawuf adalah inti terdalamnya. 

 
178 Abdul Basit, Dewan Pengajar Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 



115 

 

Dengan demikian, tasawuf ialah wilayah tazkiyat al-nafs, pengolahan batin, 

pembersihan sifat-sifat tercela, hilangnya ego, ketundukan total kepada Allah, dan 

pengenalan diri yang menghantarkan pada pengenalan Tuhan. Dalam pandangan 

ini, tasawuf adalah orientasi batiniah hidup, bukan sekadar pengetahuan. 

Namun, hampir semua pengajar mengatakan hal yang sama, wilayah 

tasawuf terlalu halus untuk disentuh pada level santri pemula. Dalam paradigma 

pesantren tradisional, seseorang tidak belajar tasawuf karena ingin tahu, melainkan 

karena telah matang untuk dituntun. Ketidak-matangan justru membahayakan 

karena membuka pintu kepada kesesatan rohani, takabbur spiritual, klaim makrifat 

palsu, hingga penyimpangan yang berujung pada kekacauan akidah. 

2. Alasan Tidak Diajarkannya Tasawuf sebagai Mata Pelajaran 

Bukan karena tasawuf tidak dianggap penting, tetapi justru karena terlalu 

penting. Ia tidak diajarkan bukan sebab diremehkan, melainkan karena dihormati. 

Lapisan kehati-hatian ini tampak dalam empat pola argumentasi utama di lapangan. 

Pertama, tasawuf dipandang sebagai ilmu tinggi yang harus dibimbing oleh 

guru mursyid dengan sanad jelas. Di sejumlah pesantren, tasawuf diibaratkan 

laksana api, ia menerangi jika dikuasai, tetapi membakar jika disentuh tanpa 

kualifikasi. Karena itu, pesantren memilih jalan aman dengan menunda, bahkan 

meniadakan pembahasan tasawuf secara konseptual. 

Kedua, struktur pendidikan pesantren yang memusatkan diri pada disiplin 

pokok seperti fiqh, nahwu-sharaf, balaghah, dan tahfiz menyebabkan tasawuf 

terdorong ke ruang implisit. Pesantren berfungsi membangun dasar-dasar syariat 



116 

 

terlebih dahulu. Mereka meyakini tasawuf hanya dapat tumbuh dengan selamat di 

atas fondasi syariat yang kokoh. Tanpa itu, tasawuf berubah dari jalan pembersihan 

hati menjadi sumber klaim spiritual kosong. 

Ketiga, keterbatasan kompetensi guru menjadi faktor struktur yang tidak 

dapat diabaikan. Banyak guru yang memahami tasawuf, tetapi bukan ahli tasawuf. 

Mereka mengenal bahasanya, mengetahui batasannya, tetapi tidak merasa 

berwenang membuka bab-bab terdalamnya kepada para santri. Karena tasawuf 

bukan semata transmisi teks, tetapi transmisi spiritual, maka siapa pun yang 

membawanya tanpa legitimasi sanad berpotensi melahirkan penyimpangan. 

Keempat, dalam beberapa pesantren berlaku instruksi kelembagaan yang 

secara terang melarang pembelajaran tasawuf atau tarekat kepada santri, sepeerti 

yang ada dipondok pesantren al-Hikmah179. Pelarangan ini bukan ekspresi anti-

tasawuf, tetapi antisipasi terhadap potensi pembelokan. Di beberapa pesantren yang 

berada di bawah administrasi formal Kementerian Agama, orientasi kurikulum 

tidak memberi ruang bagi tasawuf sebagai kajian mandiri. Pada titik inilah, terlihat 

bahwa “ketiadaan” tersebut bukan kosong, melainkan sikap keilmuan yang matang. 

Pesantren justru memosisikan tasawuf dalam ruang kehormatan, ia tidak dihadirkan 

sebelum santri layak menerimanya. 

 
179Agus, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-Hikmah, 29 Juni 2025, 

Pukul 14:00 WITA 

 



117 

 

3. Orientasi Pendidikan Pesantren yang Menjadikan Tasawuf Tersingkir 

Struktur kurikuler pesantren di lapangan menunjukkan bahwa tujuan utama 

pendidikan bukanlah eksplorasi batin, melainkan pembentukan kompetensi syariat 

dasar. Santri diajari membaca al-Qur’an, memahami struktur gramatikal bahasa 

Arab, menguasai fikih ibadah, dan memperkuat hafalan. Orientasi ini disepakati 

hampir semua pengajar sebagai fondasi awal sebelum santri memasuki dimensi 

rohani. 

Dengan demikian, tasawuf bukan ditolak, tetapi ditunda. Ia dianggap tahap 

lanjutan yang tidak akan bermakna sebelum syariat disempurnakan. Di sinilah jarak 

antara pembelajaran tasawuf secara formal dan akhlak Islami menjadi penting. 

Pembelajaran Tasawuf tidak direduksi menjadi akhlak; akhlak hanyalah bentuk 

lahir yang dapat diejawantahkan tanpa menyentuh kedalaman batin. Ketika tasawuf 

formal tidak direduksi menjadi akhlak, pesantren sejatinya sedang memilih untuk 

tidak membuka lapisan batinnya, dengan alasan melindungi santri dari kerentanan 

spiritual. 

Orientasi pendidikan yang menempatkan tasawuf sebagai dimensi yang 

harus “diamankan” berdampak pada kesunyian istilah itu sendiri dalam kelas-kelas 

formal. Tasawuf berjalan tanpa nama, mengalir tanpa deklarasi, hadir sebagai ruh 

pengajaran tetapi bukan sebagai mata pelajaran. 

4. Implikasi Ketidakhadiran Tasawuf Formal terhadap Pola Pembinaan Santri 

Implikasi terpenting dari kondisi ini adalah lahirnya pendidikan akhlak 

tanpa pendalaman rohani. Santri belajar sopan santun, tetapi belum tentu 

memahami pembersihan ego. Mereka diajarkan adab, tetapi tidak sampai pada 



118 

 

penyadaran bahwa adab adalah pintu makrifat. Pembiasaan harian—salat 

berjamaah, hormat kepada guru, khidmah, dan keteraturan ibadah—menjadi 

pengganti kajian tasawuf formal. Dalam praktik ini, tasawuf tampil sebagai 

suasana, bukan sebagai struktur ilmu. 

Dampak positifnya, santri terlindungi dari klaim spiritual palsu, wirid tanpa 

sanad, zikir berat tanpa bimbingan, dan fenomena ekstase rohani yang salah arah. 

Pesantren menjaga santri tetap berada di wilayah syariat, tidak tergelincir ke jalan 

intuisi tanpa tangga ilmu. 

Namun, efek negatif yang juga terlihat ialah hilangnya dialektika batin 

dalam struktur pendidikan santri. Mereka tumbuh dalam disiplin syariat, tetapi tidak 

sepenuhnya dipandu memasuki jenjang tasawuf lebih dalam. Tasawuf hidup, tetapi 

samar, dia ada, tetapi tidak diberi nama. Karena itu sebagian santri bahkan tidak 

mengenal istilahnya, atau justru memahami tasawuf sebagai mitologi spiritual dan 

keanehan mistik. 

Dari sini dapat disimpulkan bahwa ketidakhadiran tasawuf dalam 

kurikulum bukanlah bentuk penafian, melainkan bentuk penjagaan. Pesantren tidak 

membuang tasawuf, melainkan mengamankannya. Ia disembunyikan agar tidak 

dikonsumsi oleh jiwa yang belum dewasa. Ketika syariat telah matang, ilmu batin 

akan diperkenalkan oleh guru, bukan melalui kelas, tetapi melalui teladan dan 

ketenangan. 

Dengan demikian, absennya tasawuf dalam kurikulum bisa disebut sebagai 

strategi pembelajaran, bukan kekosongan spiritual. Tasawuf tetap menjadi ruh yang 



119 

 

menjiwai akhlak, ibadah, kultur hormat kepada ilmu, dan sikap rendah hati para 

santri terhadap guru dan sesama. Tetapi ia tetap dijaga dalam keheningan, sebab 

kehadirannya tidak memerlukan pengumuman. 

C. Praktik Tasawuf Implisit dalam Kehidupan Pesantren 

Fenomena paling signifikan dari keseluruhan penelitian adalah bahwa 

meskipun tasawuf tidak diajarkan sebagai disiplin formal, unsur-unsur inti tasawuf 

justru hidup di dalam ritme pendidikan, kultur disiplin, relasi guru–murid, 

pembiasaan ibadah, dan etika harian pondok. Tasawuf tidak tampil sebagai mata 

pelajaran, melainkan sebagai iklim rohani yang membentuk sikap, keheningan 

batin, dan adab santri. 

Pesantren tidak menarasikan tasawuf, tetapi menghidupkannya. Para 

pengasuh tidak menjelaskan konsep maqām, mujahadah, atau makrifat, tetapi 

menuntun santri untuk tidur tepat waktu, bangun sebelum subuh, membaca al-

Qur’an, menjaga adab bicara. Di titik ini, tasawuf tidak hadir sebagai teori, 

melainkan sebagai tatanan hidup. 

1. Tasawuf sebagai Akhlak: Transformasi “Ahlak” menjadi “Tazkiyatun 

Nafs” 

Di seluruh pondok, narasi paling konsisten adalah bahwa tasawuf 

disederhanakan ke dalam bentuk akhlak. Namun, akhlak di pesantren bukan 

sekadar moralitas sosial, melainkan tazkiyatun nafs dalam bentuk tidak langsung. 

Pondok Qulsan (Khulqul Hasan) menata relasi akhlak bukan sebagai pengajaran 

teks, tetapi pembiasaan khidmah kepada mudir. Santri lebih memuliakan Habib Ali 



120 

 

al-Bayti daripada orang tuanya sendiri. Ini menyerupai dengan fana’ al-irâdah 

meleburkan ego di hadapan guru.180 

Dengan demikian, akhlak bukan konsep etis, tetapi medium penjernihan 

jiwa. Ketika santri diperintahkan untuk tidak meninggikan suara di hadapan guru, 

sesungguhnya mereka sedang diajarkan tawâḍu‘, bukan etika sopan santun. 

2. Adab terhadap Guru dan Sesama sebagai Manifestasi Maqâmât 

Semua pondok menekankan takzim kepada guru. Namun di sebagian 

pondok, adab ini mencapai tingkat ketundukan rohani. Pondok Qulsan menjadi 

contoh paling jelas. Santri menjawab tanpa ragu bahwa mereka “lebih memilih 

Habib Ali dari pada orang tua sendiri.” Ini bisa dikategorikan bentuk awal fana’ fī 

al-Syekh—melebur ego dalam bimbingan mursyid, meski pondok tidak mengklaim 

diri sebagai tarekat.181 

Demikian pula di Tarbiyatul Islamiyah, Ustadz Ismail menekankan agar 

santri berhati-hati terhadap tasawuf “palsu”, tetapi pada saat yang sama 

mengajarkan adab kepada guru sebagai inti perjalanan batin. Secara tidak sadar 

dalam kultur santri tradisional, adab dijadikan bukan pelengkap ibadah semata, 

melainkan gerbang makrifat. Tanpa adab, ilmu tidak masuk; tanpa takzim, tidak ada 

keberkahan.182 

 
180Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul 

Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA 
181Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul 

Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA 
182Ismail, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 3 Desember 2025, Pukul 11:00 WITA 



121 

 

3. Praktik Zikir dan Amalan Rutin yang Bernuansa Sufistik 

Zikir tidak pernah dinarasikan sebagai tasawuf, tetapi amaliahnya berjalan. 

Pada Pondok Yanabi, pengajian kitab tasawuf berat seperti Ihya’ dan Hikam diakui 

tetapi tidak dibuka kepada santri, selain itu santri juga membaca wirid harian setelah 

selesai Shalat fardu, sepeti selesai  shalat subuh membaca surah Yasin, ar-Rohman, 

Wird al-Lathif, dan Shalat Isyraq,  selesai  Shalat Zuhur membaca wirid Hizib al-

Nasr, selesai Shalat Asar membaca surah al-Waqiah, ratib al-Atthos, selesai shalat 

magrib membaca surah Yasin, al-Mulk, ratib al-Haddad, asmaul husna, zikir 

jalalah, dan selesai Shalat Isya membaca wirid Sakran, hizib nawawi,dam Shalat 

witir.183 lalu pada al-Aminiah, dibacakan Asmaul Husna sebelum Zuhur, 

dinisbatkan pada Syekh Zamhuri, tanpa penyebutan teori tertentu dalam tasawuf.184 

Pada Pesantren Abnaul Amin santri dibiasakan membaca al-Qor’an bersama-sama 

sebelum belajar. Lalu pada Tahfiz Al-Anshori, tarekat Tijaniyah hidup, tetapi tidak 

diajarkan kepada santri, hanya jamaah dewasa. Zikir tidak diajarkan sebagai 

epistemologi, tetapi sebagai ritme hidup. Ia tidak teoritis, tetapi fisikal: pembacaan 

hizb, al-Qor’an, wirid-wirid. Ini adalah tasawuf tanpa nama. 

4. Keteladanan Pengasuh dan Guru sebagai Proses Pendidikan Kesufian 

Seluruh pesantren, gurulah tasawuf itu sendiri, mereka tidak 

mengajarkannya melalui teori-teori logika yang berputar-putar. Seperti Habib Ali 

 
183Muhibuddin, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Yanabi, 4 

Desember 2025, Pukul 12:00 WITA 
184Abdul Basit, Dewan Pengajar Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 



122 

 

al-Bayti, beliau tidak mendidik melalui kelas, tetapi melalui kehadirannya, dengan 

karismanya sebagai seorang ulama dan mudir dari pondok itu.185 

Guru Abdul Bashit tidak berceramah tentang fana’, tetapi hidup zuhud tanpa 

santri menyadarinya. Beliau menerima tamu bukan sekadar untuk menjawab 

pertanyaan, tetapi untuk menenangkan hati yang kalut. Inilah tasawuf dalam fungsi 

sosialnya. Tasawuf dalam bentuk ini bukan penyampaian konsep, tetapi pewarisan 

keadaan. Santri tidak diberi definisi, tetapi aroma. Tidak teks, tetapi getaran.186 

5. Kultur Pesantren sebagai Pembentuk Kesadaran Sufistik 

Kultur ini tidak didekonstruksi dalam kurikulum tetap, tetapi dialami. Di 

mana, kedisiplinan bisa diartikan sebagai bagian dari Mujahadah. Ketika santri 

berbaris, membersihkan kamar, hadir tepat waktu, menahan kantuk ketika halaqah, 

mereka sedang menjalankan Mujahadah, pertempuran melawan diri. Atau pada saat 

kebersamaan santri bisa diterjemahkan Ukhuwah Ruhaniyah, dimana makan 

bersama, tidur serambi, antre mandi, saling membangunkan subuh—semua 

menjadi latihan ittihad al-qulub, penyatuan rasa tanpa teori.  

Tasawuf di pesantren bukan kajian intelektual, melainkan zawiyah sosial—

ruang hidup tempat ruh dilatih diam, tunduk, mengalir pada kehendak Allah. Ia 

hadir bukan karena disebut, melainkan karena dijalani. Santri mungkin tidak 

mengenal istilah maqām, tetapi mengenal antre, hormat, sabar, diam, dan bersyukur. 

 
185Ali Al-Baiti, Mudir Pondok Qulsan, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Khulqul 

Hasan, 29 November 2025, Pukul 21:30.WITA 
186Abdul Basit, Dewan Pengajar Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 



123 

 

Maka tasawuf pesantren adalah tasawuf hening: ia bekerja di ruang yang 

tidak bernama, pada frekuensi yang tidak terdengar, tetapi membentuk struktur 

batin santri bahkan ketika santri tidak pernah mendengar kata itu. 

D. Pandangan Guru dan Pengasuh tentang Hakikat Tasawuf 

Pandangan para narasumber mengenai tasawuf memiliki pola kesamaan 

mendasar yaitu tasawuf dipahami bukan sebagai ilmu yang dikuasai melalui kitab, 

hafalan dan kurikulum yang kaku, melainkan sebagai keadaan batin yang tercermin 

dalam adab, ibadah, keteguhan menjauhi riya’, dan kedekatan hati kepada Allah. 

Para pengasuh sepakat bahwa tasawuf bukan untuk diperdebatkan, bukan pula 

untuk dipamerkan kepada murid-murid pemula, tetapi untuk dilindungi dari 

penyimpangan dan kegirangan spiritual yang semu. 

1. Tasawuf sebagai Penghayatan Tauhid (Tauhid al-Af‘âl) 

Beberapa pondok, terutama di al-Aminiah dan Yanabi, tasawuf dipahami 

sebagai pelepasan ego menuju penghayatan tauhid af‘al: keyakinan bahwa segala 

gerak, perbuatan, dan kejadian adalah milik Allah semata. Guru Abdul Bashit di al-

Aminiah menyatakan bahwa hakikat tasawuf adalah hilangnya pandangan terhadap 

diri sendiri sampai pada titik di mana seseorang tidak lagi melihat perbuatannya 

sebagai hasil dari perbuatan diri sendiri dengan dan hanya Allah yang dipandang.187 

Demikian pula di Yanabi, narasumber menegaskan bahwa maqam tidak dapat 

dicapai melalui keinginan spiritual liar atau latihan batin yang tanpa syariat. 

Ma‘rifat, dipandang  bukan puncak karomah tetapi puncak kepatuhan kepada aturan 

 
187Abdul Basit, Dewan Pengajar Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 



124 

 

Allah. Ma‘rifat bukan ketiadaan syariat, tapi penghayatan sempurna terhadap 

syariat.188 

2. Tasawuf sebagai Penyucian Diri dan Peningkatan Akhlak 

Di seluruh pesantren, tasawuf direduksi menjadi akhlak bukan untuk 

menyederhanakan ilmunya, melainkan untuk melindunginya dari eksploitasi 

pembahasan kosong. Pada pesantren al-Aminiah, pengasuh menegaskan bahwa 

tujuan tasawuf adalah amal, bukan penjelasan. Tasawuf tidak boleh menjadi objek 

retorika bagi “orang yang baru belajar tapi sudah tampil seperti ahli.”189  

Di Tarbiyatul Islamiyah, Ustadz Ismail menekankan bahwa akhlak adalah 

manifestasi tasawuf, dan setiap pertemuan beliau selalu memperingatkan santri agar 

berhati-hati pada “tasawuf yang tidak bersanad” yang menjerumuskan mereka pada 

klaim penyatuan diri dengan Tuhan atau pelepasan syariat. Tasawuf bukan bacaan, 

tetapi pembiasaan panjang dalam ruang kolektif pendidikan190. 

3. Tasawuf sebagai Spiritualitas Internal, Bukan Kurikulum Formal 

Pengasuh Nurul Jannah dan al-Istiqomah menegaskan bahwa tasawuf 

terlalu luas dan terlalu dalam untuk diajarkan dalam kelas berjenjang yang padat 

kurikulum. Tasawuf yang sejati, bagi mereka, adalah penghayatan rohani, bukan 

sistem evaluasi formal. Titik temu seluruh pesantren adalah bahwa tasawuf bukan 

objek intelektualisasi, melainkan pengalaman ruhani yang bergerak dalam 

 
188Muhibuddin, Dewan Pengajar, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Yanabi, 4 

Desember 2025, Pukul 12:00 WITA 
189M. Nasrun Sam’ani, Pengasuh Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA 
190Ismail, Dewan Pengajar Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren Tarbiyatul Islamiah , 3 Desember 2025, Pukul 11:00 WITA 



125 

 

keheningan dan ibadah. Ia hadir dalam dzikir setelah shalat, ketertiban jam tidur 

dan bangun, keteladanan guru, cara santri menundukkan suara. Tasawuf adalah 

iklim, bukan mata pelajaran.191 

4. Pemahaman Tarekat: Antara Pengamalan Pribadi dan Ketiadaan Transfer 

kepada Santri 

Di beberapa pondok, tarekat hadir melalui pengasuh tetapi tidak diturunkan 

kepada santri. pada al-Anshori, pendiri pondok merupakan Muqoddam Tarekat 

Tijaniyah, tetapi amalan tarekat hanya diberikan kepada jamaah dewasa. Santri 

dibiarkan belajar tahfiz tanpa harus memasuki ruang zikir yang mengikat, karena 

masa anak-anak adalah masa tazkiyah jasad dan akhlak. 

Al-Aminiyah, Guru Abdul Bashit mengamalkan Tarekat Syadziliyah secara 

personal. Amalan itu tidak pernah masuk ke kelas karena beliau meyakini bahwa 

zikir khusus, seperti resep dokter, hanya tepat untuk orang yang siap secara ruhani. 

Di Yanabi, tradisi pengajian tasawuf tinggi seperti Hikam dan Ihya’ dipahami, tetapi 

tidak dibuka untuk santri, agar mereka tidak menyentuh maqam yang belum 

dibangun fondasinya. Dengan demikian, tarekat dipandang sebagai warisan ruhani, 

bukan metodologi terbuka.192 

5. Perspektif Guru tentang Kesiapan Santri Mempelajari Tasawuf 

Semua narasumber menekankan bahwa santri belum mampu memikul 

beban tasawuf sebagai ilmu batin. Di al-Hikmah, tantangan moral siswa remaja 

 
191Nawawi, Kepala Madrasah Aliyah, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren Nurul Jannah 

, 30 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 
192 Wahid Noor, Pengurus Yayasan al-Anshori, Wawancara Pribadi, Pondok Pesantren al-

Anshori, 15 Agustus 2025, Pukul 19:00 WITA 



126 

 

menyebabkan pembelajaran diarahkan pada kontrol sosial lebih dahulu sebelum 

spiritualitas mendalam. CCTV dipasang bukan sebagai alat pengawasan semata, 

tetapi tanda bahwa batin mereka belum siap menyentuh wilayah tasawuf. 

Qulsan, santri dibiasakan khidmah, bukan untuk berkontemplasi dengan 

Tuhan. Tasawuf, dalam pandangan guru, baru diajarkan ketika, syariat telah tegak, 

akhlak telah mapan, guru telah dipercaya sebagai mursyid. Sebelum tiga hal itu, 

tasawuf hanya akan melahirkan tipuan rohani dan kebingungan. 

Para guru dan pengasuh di seluruh lokasi penelitian memandang tasawuf 

sebagai disiplin yang, tinggi, sakral dan berbahaya bila disentuh sebelum waktunya. 

Mereka tidak menolak tasawuf, tetapi menjaganya. Tasawuf bukan dijauhi, tetapi 

diletakkan di tempat tertinggi, sehingga tidak layak diberikan kepada santri pemula 

yang baru menghafal Al-Qur’an atau belajar nahwu. Dalam struktur pendidikan 

pesantren, tasawuf adalah puncak piramida, bukan dasar fondasi. Oleh karena itu, 

ia tidak ada di kelas, tetapi ada di jiwa. Ia tidak ditulis dalam kurikulum, tetapi 

dititipkan dalam khidmah, adab pergaulan sehari-hari. 

E.  Faktor-faktor yang Membentuk Tasawuf Implisit di Pesantren 

Tasawuf di pesantren—terutama dalam konteks pesantren-pesantren di 

Banjarmasin—tidak pernah benar-benar absen, tetapi ia hadir sebagai dimensi yang 

tidak diberi nama. Ketidakhadiran tasawuf dalam struktur formal kurikulum tidak 

muncul dari penolakan atau alergi terhadap ajaran itu sendiri, melainkan lebih 

sebagai konsekuensi dari kondisi pendidikan pesantren yang masih menitikberatkan 

pada pembentukan dasar-dasar ilmu alat, fiqh, nahwu–sharaf, hafalan, serta adab. 

Para pengasuh secara umum mengakui bahwa kedalaman tasawuf tidak dapat 



127 

 

dipaksakan pada santri yang masih berada pada tahap pengenalan kewajiban 

ibadah, pendisiplinan waktu, dan keteraturan kehidupan sehari-hari. 

Keterbatasan fasilitas dan kurikulum pesantren menjadi pintu masuk 

pertama mengapa tasawuf ditempatkan dalam posisi implisit. Pesantren Abnaul 

Amin misalnya hanya memiliki rentang pendidikan diniyah tingkat Ibtida sampai 

tsanawiyah tanpa asrama mukim, sehingga seluruh dinamika keilmuan hanya 

berlangsung dalam jadwal belajar sore hari, demikian pula dengan al-Anshari di 

mana hanya setingkat SD. Tasawuf tidak mungkin ditata sebagai disiplin akademik, 

sebab konsentrasi santri sepenuhnya diarahkan pada akhlak dasar dan tata laku 

umum. Hal serupa ditemukan di al-Aminiyah, di mana guru Muhammad Nasrun 

Sam’ani dengan nada rendah hati mengakui bahwa pembelajaran yang ia 

kendalikan hanyalah nahwu, fiqh, dan adab.193 Pernyataan itu tidak mengandung 

inferioritas akademik, tetapi mencerminkan kesadaran bahwa pesantren tersebut 

berdiri di atas struktur minimalis yang memprioritaskan pembentukan adab 

sebelum konsep ruhaniyah. 

Orientasi pendidikan yang condong kepada tahfiz juga menggeser tasawuf 

menjadi lapisan atmosfer, tidak menjadi mata pelajaran eksplisit. Di al-Anshori 

misalnya, seluruh kekuatan pengajaran dikumpulkan pada program hafalan Qur’an, 

bahkan sedemikian dominannya hingga tarekat Tijaniyah yang hidup di balik 

dinding zawiyah pun tidak pernah disentuhkan kepada santri usia ibtidaiyah. 

Tasawuf hidup sebagai ritme bacaan Qur’an, bukan ilmu teori, tetapi sebagai shaf-

 
193M. Nasrun Sam’ani, Pengasuh Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 17:00 WITA 



128 

 

shaf rapi dalam jamaah, bukan maqam dan ahwal. Hafalan membentuk kesunyian, 

kesunyian membentuk riyadhah, dan riyadhah inilah yang secara diam-diam 

mengasah dimensi ruhani, meskipun istilah tasawuf tidak pernah keluar dari ruang 

kelas. 

Faktor usia dan kematangan intelektual santri juga menentukan sikap 

kehati-hatian ini. Guru Abdul Bashit dari al-Aminiah, meski seorang pengamal 

Syadziliyah, memilih untuk membiarkan tasawuf tinggal dalam diam karena bagi 

santri usia belasan tahun, konsep tauhid af’al saja sudah sulit dicerna, apalagi 

pembahasan tentang fana’ atau ittihad. Bahkan dalam wawancara, ketika konsep 

itu disentuh, penjelasannya selalu kembali pada kesabaran, tawakal, dan husnuzan; 

ia menghindari pembahasan metafisik dan membawa tasawuf kembali ke wajah 

amal sehari-hari. Hal ini menunjukkan bahwa para guru membaca kesiapan santri 

bukan dari kurikulum, tetapi dari keutuhan jiwa yang masih harus ditata dalam level 

dasar.194 

Selain itu, faktor tarekat dan sanad keilmuan pengasuh memberikan 

kontribusi yang tidak dapat dielakkan dalam membentuk wajah tasawuf implisit. 

Al-Anshori berdiri di bawah legitimasi Muqoddam Tijaniyah, al-Aminiah 

memegang sanad Syadziliyah; Tarbiyatul Islamiyah berafiliasi dengan lingkungan 

tarekat Tijaniyah pula. Namun, seluruh sanad tersebut tidak diwujudkan dalam 

pengajaran formal, sebab para guru memahami bahwa amalan bertali ijazah tidak 

boleh digunakan sebagai metode pembelajaran massal pada anak-anak yang belum 

 
194Abdul Basit, Dewan Pengajar Pondok Pesantren al-Aminiah, Wawancara Pribadi, 

Pondok Pesantren al-Aminiah , 29 Juni 2025, Pukul 11:00 WITA 



129 

 

matang ruhani. Fenomena ini mengukuhkan bahwa para pengasuh bukan anti-

tasawuf, tetapi justru menjaga kesucian tasawuf dari risiko vulgarisasi. 

Dengan demikian, tasawuf implisit di pesantren, ia bukan produk 

ketidakhadiran, tetapi hasil dari pengaturan yang penuh kehati-hatian. Tasawuf 

disimpan, bukan dihilangkan; disucikan, bukan didiskusikan; dipraktikkan, bukan 

dijelaskan. Ia hadir dalam jam tidur yang harus tepat, dalam cara santri mengantre 

makanan tanpa berebut, dalam suasana halaqah subuh yang sunyi, dalam langkah 

sederhana menundukkan kepala ketika guru lewat, dalam bacaan Asmaul Husna di 

al-Aminiah sebelum Zuhur, dalam tahfiz di Al-Anshori, dan dalam adab santri yang 

menjaga suara rendah di hadapan pengasuh Qulsan. 

Tasawuf dalam konteks ini adalah cara pesantren memelihara ruh, bukan 

mengekspresikannya. Ia hidup tanpa nama, mengalir tanpa istilah, namun tetap 

menenun struktur batin generasi yang tumbuh di dalamnya.  

F. Analisis Fenomenologis: Makna “Tasawuf Tanpa Menyebut Tasawuf 

Dalam kerangka fenomenologi, tasawuf di pesantren bukan sekadar materi 

ajar atau nama ilmu, melainkan pengalaman hidup yang dirasakan, dijalani, dan 

diwariskan tanpa harus dirumuskan dalam definisi formal. Jika tasawuf akademik 

berbicara dengan istilah maqām, ahwal, fana’, muraqabah, maka tasawuf pesantren 

hadir melalui jam bangun subuh yang sunyi, suara guru yang pelan namun sarat 

makna, antrean panjang nasi di dapur asrama, cara seorang santri menahan amarah, 

atau cara mereka menundukkan pandangan ketika lewat di hadapan guru. Dengan 

kata lain, tasawuf dalam konteks ini bukan disiplin semata, tetapi spritualitas yang 



130 

 

hidup, sebuah pengalaman yang memengaruhi cara seseorang merasakan dirinya di 

hadapan Allah dan manusia. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa kesadaran sufistik santri tidak tumbuh 

dari kajian teori tasawuf, tetapi dari pengalaman hidup yang berulang dan penuh 

kedisiplinan. Meskipun banyak santri tidak mengetahui istilah muraqabah, mereka 

justru menjalankannya ketika berusaha menjaga tingkah laku agar tidak terlihat 

lalai oleh guru, dan pengasuh. Begitu pula dengan mujahadah, yang tidak pernah 

disebutkan sebagai konsep ilmiah, tetapi hadir sebagai kenyataan dalam kesulitan 

menjaga hafalan, bangun shubuh, atau menahan diri dari pergaulan bebas—

terutama di pesantren seperti Yanabi yang menerapkan pembatasan intens 

pergaulan antar lawan jenis. Kesadaran batin ini muncul bukan karena santri belajar 

teori tasawuf, tetapi karena mereka hidup dalam atmosfer yang memaksa mereka 

berlatih. 

Pada titik tertentu, penelitian ini menemukan adanya perjumpaan antara 

tasawuf akademik dan tasawuf tradisional. Para pengasuh dan guru di beberapa 

pesantren sebenarnya memiliki kedalaman spiritual dan sebagian memperoleh 

sanad tarekat, misalnya Syadziliyah di Aminiah atau Tijaniyah di al-Anshori dan 

Tarbiyah Islamiah. Namun sanad itu tidak diwariskan secara terbuka kepada santri. 

Bagi mereka, tasawuf adalah ilmu yang harus diberi pada ruh yang siap, bukan pada 

murid yang hanya mengejar pengetahuan sebagai wacana. Guru Abdul Bashit 

bahkan mengibaratkan orang-orang yang membicarakan tasawuf sembarangan 

sebagai “orang yang baru bisa bermain kuntau tetapi sudah memamerkan gerakan”, 



131 

 

sebuah kritik halus namun tegas terhadap epistemologi tasawuf instan yang banyak 

berkembang di ruang publik. 

Dengan cara demikian, struktur pendidikan pesantren menyimpan pola 

pendidikan sufistik yang tersembunyi namun sistematis. Kehidupan santri 

terbentuk melalui rutinitas ibadah, kedisiplinan waktu, interaksi dengan guru, dan 

lingkungan religius yang menuntut kesabaran, kesederhanaan, dan kerendahan hati. 

Jika dalam epistemologi formal tasawuf dibagi menjadi Akhlaki, Amali  dan Falsafi 

yang jelas, maka pesantren menjalankan proses itu terbalik: amal lebih dulu 

ditanamkan, adab diperkuat, dan pengalaman batin dibiarkan tumbuh pelan 

mengikuti kedewasaan spiritual masing-masing santri. Ilmu itu jika pun nanti 

diberikan bukan instruksi awal, tetapi penjelasan terhadap perasaan batin yang 

sudah tumbuh sebelumnya. 

Fenomena itu melahirkan sebuah abstraksi baru yang dapat disebut sebagai 

“Tasawuf Pondok”. Ia adalah format tasawuf yang tidak memerlukan istilah, tidak 

menonjolkan dimensi mistik, tidak disampaikan dalam bentuk tarekat massal, tetapi 

dibiarkan mengalir melalui kebiasaan, kedisiplinan, adab, dan keheningan. Tasawuf 

pondok tidak mencari ekstase, tetapi stabilitas batin; tidak mengejar pengalaman 

aneh, tetapi ketenangan amal; tidak mengejar maqam-maqam yang berjenjang, 

tetapi memperbaiki kelakuan kecil sehari-hari; tidak memproduksi orang yang 

sibuk membahas tasawuf, tetapi orang yang perlahan-lahan hidup sebagai pribadi 

yang lebih lembut, lebih tenang, dan lebih dekat kepada Allah meskipun ia sendiri 

tidak pernah menyadari bahwa apa yang ia jalani bernama tasawuf. 



132 

 

G. Sintesis: Relevansi Temuan dengan Tujuan Pendidikan Pesantren 

Ketika seluruh temuan lapangan dihimpun lalu diletakkan kembali dalam 

bingkai tujuan pendidikan pesantren, tampak bahwa ketidakhadiran tasawuf secara 

formal bukanlah bentuk penolakan terhadap dimensi spiritual Islam, tetapi strategi 

pedagogis yang paling realistis dalam konteks usia santri, kapasitas lembaga, dan 

otoritas keilmuan guru. Tasawuf, dalam seluruh pesantren yang menjadi lokus 

penelitian, memang tidak diberi nama, tidak menjadi mata pelajaran, bahkan di 

sebagian tempat secara tegas ditutup dari akses santri. Namun di saat yang sama, ia 

hadir sebagai struktur pembiasaan moral, disiplin ibadah, tradisi adab, 

penghormatan terhadap sanad, dan kesinambungan kultur religius yang mengatur 

ritme hidup santri dari Subuh sampai tidur. 

1. Peran Tasawuf Implisit dalam Pembentukan Karakter Santri 

Pelajaran akhlak, pembacaan Asmaul Husna, hafalan Qur’an, shalat 

berjamaah, pembatasan mobilitas sosial, serta keteladanan guru dan pengasuh 

menciptakan ruang batin bagi santri untuk mengalami pendidikan jiwa tanpa teori. 

Pada pondok-pondok di Banjarmasin dengan umum, bisa ditemui bagaimana 

pembauran akhlak dan disiplin harian menjadi medan internalisasi nilai 

tawadhu’,dan sabar. Di Abnaul Amin, tasawuf justru tampil sebagai tauhid yang 

dialami, sebagaimana disampaikan Guru Abdul Bashit, bahwa tidak ada perbuatan 

selain perbuatan Allah. Sementara di Al-Anshori, fokus total pada hafalan Al-

Qur’an, keteraturan waktu, dan ketiadaan santri mukim yang bebas berkeliaran 

menjadi ruang riyadhah tanpa label. 



133 

 

Dengan demikian, tasawuf implisit berfungsi sebagai mekanisme 

pendewasaan karakter yang justru lebih membumi dibandingkan tasawuf 

konseptual yang rumit. Santri tidak dibentuk untuk memahami maqâmah secara 

terminologis, tetapi dilatih untuk mengalami sabar, menahan nafsu, menghargai 

guru, mencintai Al-Qur’an, dan menata diri dalam kerangka ibadah yang kontinu. 

2. Relevansi dengan Visi Pesantren: Akhlak, Tahfiz, dan Keilmuan 

Visi seluruh pesantren yang diteliti—baik yang salaf seperti Abnaul Amin, 

Shiratut Thalibin, dan lainnya maupun yang semi-formal seperti Al-Hikmah dan 

Nurul Jannah—menempatkan akhlak dan ilmu syar’i sebagai pilar utama. Tasawuf, 

dalam model ini, adalah orientasi ruhani yang menghidupkan visi itu, bukan 

menjadi mata pelajaran yang terpisah. Tahfiz bukan hanya target hafalan, tetapi 

riyadhah disiplin diri; penguasaan kitab bukan sekadar kognisi, tetapi adab terhadap 

ilmu dan guru; pembiasaan shalat jamaah bukan rutinitas, tetapi latihan kehadiran 

ruhani di hadapan Allah. 

Tasawuf implisit dengan demikian hadir sebagai semangat pendidikan 

pesantren: ia tidak menjadi nama, namun menjadi arah. Tanpa menonjolkan 

terminologi tasawuf, pesantren mendidik santri agar berakhlak, beradab, dan 

bertauhid dalam laku, bukan sekadar lisan. 

3. Keterbatasan dan Peluang Pengembangan Pengajaran Tasawuf 

Tidak diajarkannya tasawuf secara formal tidak sepenuhnya berasal dari 

penolakan epistemologis. Faktor yang lebih menentukan adalah keterbatasan guru 

dalam memahami teks-teks tasawuf mendalam, usia santri yang belum matang, dan 

kebutuhan kurikulum nasional yang harus diintegrasikan. Sejumlah pesantren 



134 

 

menyadari bahwa membuka pengajaran tasawuf tanpa guru mursyid adalah risiko 

besar yang dapat menimbulkan penyimpangan. Karena itu, tasawuf hanya dibuka 

dalam bentuk amaliah dasar, akhlak, atau zikir umum—sementara pengajaran 

tarekat dan pengalaman ruhani mendalam tetap menjadi domain guru senior yang 

berwenang. 

Namun peluang pengembangan tetap terbuka. Tasawuf dapat diperkenalkan 

secara bertahap melalui kajian akhlak batin di tingkat ulya, pendalaman Ihya’, 

Nasa’ih al-Diniyyah, atau Bidayat al-Hidayah, dengan kendali sanad yang jelas. 

Dengan demikian, tasawuf dapat masuk sebagai kesadaran etik dan spiritual, bukan 

sebagai mistifikasi atau kultus batin. 

4. Kontribusi Penelitian terhadap Pengembangan Studi Tasawuf Kontemporer 

Penelitian ini menyingkap wajah tasawuf yang jarang dibicarakan: tasawuf 

yang tidak mengajarkan istilah, tidak mengklaim kedalaman, tidak mengejar 

pengalaman mistik, tetapi mengakar dalam ritme pendidikan Islam tradisional. 

Tasawuf dalam penelitian ini bukan disiplin formal, tetapi habitus ruhani yang 

bertumbuh diam-diam. 

Temuan ini memberi kontribusi bagi studi tasawuf kontemporer dalam tiga 

hal. Pertama, menegaskan bahwa tasawuf dapat hidup tanpa menjadi kurikulum. 

Kedua, menunjukkan bahwa tasawuf tidak harus hadir dalam bentuk tarekat, wirid 

khusus, atau ekstase spiritual—tetapi cukup dengan akhlak, ibadah, dan adab. 

Ketiga, menyediakan model bagi wacana pendidikan Islam yang ingin 

mengembalikan tasawuf pada fungsinya sebagai penyucian jiwa, bukan sebagai 



135 

 

wacana yang menciptakan klaim, sakralisasi, atau bahkan penyimpangan 

sebagaimana sering muncul dalam tasawuf populer. 

Pada akhirnya, sintesis ini memperlihatkan bahwa tasawuf di pesantren 

bukanlah ilmu yang dihafal atau dipamerkan, tetapi ruh pendidikan yang 

membentuk cara santri memandang dunia, sesama, dan dirinya di hadapan Allah. 

Tasawuf menjadi manusia dalam bentuk santri yang sopan, sabar, tekun, tidak 

tergesa, tidak ingin menonjol, dan selalu merasa diawasi. Dengan cara demikian, 

tasawuf kembali pada hakikatnya: bukan nama, melainkan keadaan. 

Pembahasan pada bab ini mengungkap bahwa ketiadaan pengajaran tasawuf 

secara formal di pesantren sama sekali tidak identik dengan absennya tasawuf 

dalam kehidupan santri. Justru, temuan lapangan memperlihatkan bahwa tasawuf 

hadir dalam bentuk yang lebih subtil, lebih membumi, dan lebih sesuai dengan 

tingkat kematangan santri, yaitu melalui disiplin akhlak, adab, dan tatanan 

keseharian yang terstruktur. 

Para guru dan pengasuh dalam penelitian ini memandang tasawuf bukan 

sebagai bidang kajian yang harus dibedah secara kognitif, tetapi sebagai 

penghayatan tauhid yang menuntun perilaku. Tasawuf dimaknai sebagai cara untuk 

menata hati, membersihkan niat, dan menjadikan ibadah sebagai ruang perjumpaan 

hening antara hamba dan Tuhannya. Tasawuf tidak dimestikan sebagai ilmu tingkat 

tinggi yang harus diajarkan melalui kitab-kitab tebal dan sanad kajian abstrak, 

melainkan sebagai ruh pendidikan yang meresapi pengalaman santri dalam bentuk 

kesederhanaan dan ketaatan. Di sinilah terlihat bahwa bagi banyak pengasuh, 



136 

 

tasawuf adalah amal, bukan wacana; pengendalian diri, bukan penjelasan 

terminologis; ketertiban batin, bukan retorika spiritual. 

Akhlak, adab, kedisiplinan, dan pembiasaan ibadah yang ditemukan di 

berbagai pondok menjadi wadah tazkiyah yang tersembunyi tetapi bekerja efektif. 

Ketika santri dibiasakan bangun tengah malam untuk tahajud, ketika mereka belajar 

menundukkan suara di hadapan guru, ketika mereka tidak memotong ucapan orang 

yang lebih tua, ketika mereka menjaga interaksi antara lawan jenis, ketika mereka 

diwajibkan berada dalam ritme ibadah jamaah yang ketat—di situlah tasawuf 

bekerja tanpa nama. Dalam praktik keseharian seperti ini, pesantren membangun 

kebiasaan sufistik yang tidak diperoleh melalui teori, tetapi melalui gerak tubuh, 

pola bicara, ritme ibadah, dan keterikatan spiritual dengan guru. 

Karena itu, penelitian ini memperlihatkan bahwa pesantren merupakan 

ruang lahirnya apa yang dapat disebut sebagai tasawuf kultural—tasawuf yang 

tidak dipresentasikan sebagai mata pelajaran, tetapi sebagai etos hidup. Ia tidak 

memerlukan pengesahan akademik, tidak memerlukan label metodologis, bahkan 

tidak memerlukan istilah “tasawuf” untuk tetap bertumbuh. Ia hadir sebagai watak 

yang menyatu dengan tradisi, ritus harian, pola komunikasi, bahkan arsitektur 

lembaga. Tasawuf jenis ini tidak agresif, tidak mengklaim otoritas kebenaran, dan 

tidak memosisikan diri sebagai kajian eksklusif; ia berfungsi sebagai sistem 

penyaringan batiniah agar santri tetap memahami ibadah sebagai jalan mendekat 

kepada Allah, bukan sekadar rutinitas hukum. 



137 

 

Dengan demikian, bab pembahasan ini menegaskan bahwa pesantren tidak 

menyingkirkan tasawuf, melainkan mengemasnya agar dapat diterima, 

dipraktikkan, dan diaplikasikan sesuai perkembangan usia dan kapasitas intelektual 

santri. Tasawuf yang mungkin terlihat tidak diajarkan, ternyata justru diajarkan 

setiap hari melalui disiplin karakter dan pembiasaan moral. Tasawuf yang tidak 

tercatat dalam kurikulum justru menjadi ruh kurikulum itu sendiri. Tasawuf yang 

tidak dijelaskan melalui teks justru hadir dalam diri para pelaku pendidikan—guru, 

pengasuh, dan santri—yang menjadikan akhlak dan ibadah sebagai jalan menuju 

pemurnian jiwa. 

Bab ini kemudian menempatkan tasawuf bukan sebagai pengetahuan 

abstrak, tetapi sebagai pengalaman eksistensial yang dibentuk oleh ruang, waktu, 

tradisi, dan otoritas guru. Di sinilah pesantren memperlihatkan relevansinya: bukan 

sebagai sekolah tasawuf, tetapi sebagai madrasah penghayatan iman, tempat di 

mana ketundukan syariat dan kehalusan akhlak menyatu dalam kesunyian 

perjalanan ruhani santri. 

  


