
138 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa ajaran tasawuf memang tidak 

dimasukkan secara eksplisit sebagai mata pelajaran formal dalam kurikulum 

pesantren, namun nilai-nilainya termanifestasi secara kuat melalui sistem 

pendidikan, praktik ibadah, kultur kelembagaan, dan tradisi akhlak yang 

berlangsung setiap hari. Tasawuf tidak ditampilkan sebagai disiplin teoretis yang 

berdiri sendiri—dengan terminologi maqām, fanā’, mahabbah, atau sulūk 

melainkan dilebur ke dalam pengajaran adab, akhlak, kedisiplinan ibadah, 

penghormatan terhadap guru, serta pembiasaan zikir dan ketundukan syariat. 

Pada tingkat kurikulum, tasawuf hadir secara implisit melalui kitab-kitab 

akhlak seperti Akhlak lil Banin, Ta’lim al-Muta’allim, Bidayatul Hidayah, 

Kifayatul Atqiya, Minhajul Abidin, dan Nashaih al-Diniyyah, yang tidak disebut 

sebagai kitab tasawuf tetapi memuat inti riyadah nafsaniyah: pembersihan hati, 

keikhlasan, adab murid terhadap guru, serta penataan motivasi belajar. Pada 

beberapa pesantren yang memiliki orientasi salaf, tasawuf terlihat dalam bentuk 

wirid rutin, pembacaan Asmaul Husna, dan amaliah personal guru yang tidak 

diwariskan kepada santri karena prinsip kehati-hatian sanad.  

Penelitian juga mengungkap bahwa persepsi pesantren terhadap tasawuf 

berada dalam titik keseimbangan: tasawuf sangat dihormati sebagai disiplin 

batiniah yang mulia, namun tidak dibuka secara bebas bagi santri dasar karena 

dianggap membutuhkan kematangan usia, stabilitas syariat, kapasitas intelektual, 



139 

 

dan pengawasan guru yang bersanad. Kewaspadaan ini tidak lahir dari penolakan, 

tetapi dari kesadaran historis bahwa di masyarakat banyak berkembang tasawuf 

pseudo—tasawuf yang lepas dari syariat, seperti fenomena ilmu sabuku, klaim 

makrifat tanpa ibadah, atau pelepasan kewajiban syariat atas nama penyatuan 

dengan Tuhan. 

Sebaliknya, tasawuf dalam perspektif pesantren adalah penghayatan tauhid 

yang menuntun sikap lahir: tidak riya, tidak takabur, tidak ujub, tidak merasa sudah 

sampai, serta tunduk pada syariat sebagai poros keselamatan. Guru-guru 

memandang bahwa tasawuf yang benar bukanlah ekstase, karamah, kejutan 

spiritual, atau pengetahuan esoterik yang dibentangkan tanpa tuntunan, melainkan 

kedisiplinan hati yang menundukkan nafsu dan mendorong ketaatan pada Allah. 

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa tasawuf di pesantren 

tampil bukan sebagai ruang kognitif, melainkan sebagai pola hidup batin yang 

dibangun melalui keteraturan ibadah, budaya hormat pada guru, tata pergaulan 

santri, dan kebersihan hati. Tasawuf hadir tanpa nama, bekerja tanpa label, dan 

membentuk karakter santri tanpa memaksa mereka memasuki wilayah konseptual 

yang belum siap mereka pahami. Pesantren pada akhirnya menampilkan model 

tasawuf kultural—tasawuf yang hidup melalui laku, kebiasaan, dan keteladanan, 

bukan melalui teks dan terminologi formal.  



140 

 

B. Implikasi 

Temuan penelitian ini memiliki implikasi penting, tidak hanya bagi dunia 

pesantren, tetapi juga bagi studi tasawuf kontemporer, sistem pendidikan Islam, 

serta arah pembinaan karakter generasi muda Muslim. 

Pertama, keberadaan tasawuf dalam bentuk implisit menunjukkan bahwa 

spiritualitas tidak harus selalu hadir dalam bentuk kurikulum teoritis untuk dapat 

bekerja secara efektif. Pengalaman lapangan memperlihatkan bahwa ketika tasawuf 

diejawantahkan melalui akhlak, pembiasaan ibadah, penghormatan terhadap guru, 

riyadhah nafsaniyah, pengendalian pergaulan, dan kedisiplinan harian, ia justru 

lebih mudah tercerna oleh santri yang masih berada pada fase usia awal 

pembentukan identitas. Pola ini memberi pesan bahwa internalisasi nilai spiritual 

bisa lebih efektif jika dikonstruksi sebagai habitus daripada sebagai konsep teoritis. 

Kedua, tasawuf yang telah direduksi oleh pesantren menjadi akhlak dan 

adab membuka peluang untuk melihat pembinaan moral dalam perspektif baru. 

Tasawuf tidak lagi diposisikan sebagai ilmu elit yang khusus untuk kalangan ahli 

sufi atau salik, tetapi menjadi fondasi dasar bagi pendidikan karakter. Model 

pendidikan demikian memperluas jangkauan tasawuf sehingga ia dapat diterapkan 

pada jenjang paling dasar tanpa memerlukan terminologi metafisik yang kompleks. 

Hal ini memberikan penguatan bahwa pesantren tetap menjaga warisan sufistik 

tanpa harus melanggar batas kesiapan psikologis dan intelektual santri. 

Ketiga, ditemukannya kehati-hatian pesantren dalam mengajarkan tasawuf 

memberikan kontribusi penting bagi pengembangan metodologi pengajaran 

sufistik. Pesantren menegaskan bahwa tasawuf tidak boleh dilepaskan dari syariat, 



141 

 

sanad, dan pengawasan guru. Dalam konteks sosial-keagamaan masyarakat 

Banjar—yang masih diwarnai praktik tasawuf sabuku, klaim ma‘rifat tanpa ibadah, 

atau tarekat tanpa sanad—pendekatan pesantren mengukuhkan kembali urgensi 

tasawuf tanzih, yaitu tasawuf yang menundukkan ego, bukan memunculkannya 

dalam bentuk kesaktian, kefanaan semu, atau klaim kewalian. Dengan demikian, 

model tasawuf pesantren dapat menjadi benteng epistemologis terhadap distorsi 

tasawuf populer. 

Keempat, penelitian ini juga menegaskan bahwa masa depan pendidikan 

tasawuf di pesantren membutuhkan formula baru. Pada saat beberapa pesantren 

salaf tetap mempertahankan transmisi kitab-kitab turats sufistik, pesantren modern 

dan berbasis kementerian mulai menguatkan posisi moralitas dan akhlak sebagai 

unsur pembentuk spiritualitas dasar. Tantangan ke depan adalah bagaimana tasawuf 

dapat diajarkan tanpa kehilangan integrasi syariat, tanpa terjebak pada mistifikasi 

kosong, dan tanpa ditransformasikan sekadar menjadi struktur etika utilitarian. 

Pesantren perlu memikirkan model pembelajaran yang memungkinkan santri 

memahami tasawuf secara bertahap, proporsional, dan sesuai perkembangan usia 

spiritual. 

Kelima, dalam konteks akademik, penelitian ini memberikan kontribusi 

teoritis terhadap studi tasawuf kontemporer dengan menegaskan bahwa tasawuf 

tidak selalu harus hadir sebagai disiplin ilmu formal untuk tetap eksis. Tasawuf 

dapat turun dan membumi, hidup dalam struktur sosial, tradisi keilmuan, dan ritme 

pendidikan tanpa kehilangan substansi tazkiyat al-nafs. Dengan temuan ini, studi 

tasawuf memiliki ruang baru untuk bergerak: dari tasawuf teoretis menuju tasawuf 



142 

 

praksis budaya, dari tasawuf elitis menuju tasawuf pedagogis, dari tasawuf tarekat 

menuju tasawuf akhlak. 

Dengan demikian, implikasi utama penelitian ini adalah bahwa pesantren 

memiliki peluang strategis untuk mengembangkan model tasawuf integratif—

tasawuf yang bertumpu pada adab dan syariat, tetapi tetap membuka ruang bagi 

pendalaman ruhani yang bertanggung jawab. Model ini tidak hanya relevan bagi 

pesantren tradisional, tetapi juga dapat menjadi paradigma baru dalam merumuskan 

pendidikan karakter Islam di Indonesia yang sedang bergerak menuju modernitas 

keagamaan tanpa kehilangan akar spiritualnya. 

  


