BAB YV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa ajaran tasawuf memang tidak
dimasukkan secara eksplisit sebagai mata pelajaran formal dalam kurikulum
pesantren, namun nilai-nilainya termanifestasi secara kuat melalui sistem
pendidikan, praktik ibadah, kultur kelembagaan, dan tradisi akhlak yang
berlangsung setiap hari. Tasawuf tidak ditampilkan sebagai disiplin teoretis yang
berdiri sendiri—dengan terminologi magam, fana’, mahabbah, atau sulitk
melainkan dilebur ke dalam pengajaran adab, akhlak, kedisiplinan ibadah,
penghormatan terhadap guru, serta pembiasaan zikir dan ketundukan syariat.

Pada tingkat kurikulum, tasawuf hadir secara implisit melalui kitab-kitab
akhlak seperti Akhlak lil Banin, Ta’lim al-Muta’allim, Bidayatul Hidayah,
Kifayatul Atqiya, Minhajul Abidin, dan Nashaih al-Diniyyah, yang tidak disebut
sebagai kitab tasawuf tetapi memuat inti riyadah nafsaniyah: pembersihan hati,
keikhlasan, adab murid terhadap guru, serta penataan motivasi belajar. Pada
beberapa pesantren yang memiliki orientasi salaf, tasawuf terlihat dalam bentuk
wirid rutin, pembacaan Asmaul Husna, dan amaliah personal guru yang tidak

diwariskan kepada santri karena prinsip kehati-hatian sanad.

Penelitian juga mengungkap bahwa persepsi pesantren terhadap tasawuf
berada dalam titik keseimbangan: tasawuf sangat dihormati sebagai disiplin
batiniah yang mulia, namun tidak dibuka secara bebas bagi santri dasar karena

dianggap membutuhkan kematangan usia, stabilitas syariat, kapasitas intelektual,

138



dan pengawasan guru yang bersanad. Kewaspadaan ini tidak lahir dari penolakan,
tetapi dari kesadaran historis bahwa di masyarakat banyak berkembang tasawuf
pseudo—tasawuf yang lepas dari syariat, seperti fenomena ilmu sabuku, klaim
makrifat tanpa ibadah, atau pelepasan kewajiban syariat atas nama penyatuan

dengan Tuhan.

Sebaliknya, tasawuf dalam perspektif pesantren adalah penghayatan tauhid
yang menuntun sikap lahir: tidak riya, tidak takabur, tidak ujub, tidak merasa sudah
sampai, serta tunduk pada syariat sebagai poros keselamatan. Guru-guru
memandang bahwa tasawuf yang benar bukanlah ekstase, karamah, kejutan
spiritual, atau pengetahuan esoterik yang dibentangkan tanpa tuntunan, melainkan

kedisiplinan hati yang menundukkan nafsu dan mendorong ketaatan pada Allah.

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa tasawuf di pesantren
tampil bukan sebagai ruang kognitif, melainkan sebagai pola hidup batin yang
dibangun melalui keteraturan ibadah, budaya hormat pada guru, tata pergaulan
santri, dan kebersihan hati. Tasawuf hadir tanpa nama, bekerja tanpa label, dan
membentuk karakter santri tanpa memaksa mereka memasuki wilayah konseptual
yang belum siap mereka pahami. Pesantren pada akhirnya menampilkan model
tasawuf kultural—tasawuf yang hidup melalui laku, kebiasaan, dan keteladanan,

bukan melalui teks dan terminologi formal.

139



B. Implikasi

Temuan penelitian ini memiliki implikasi penting, tidak hanya bagi dunia
pesantren, tetapi juga bagi studi tasawuf kontemporer, sistem pendidikan Islam,

serta arah pembinaan karakter generasi muda Muslim.

Pertama, keberadaan tasawuf dalam bentuk implisit menunjukkan bahwa
spiritualitas tidak harus selalu hadir dalam bentuk kurikulum teoritis untuk dapat
bekerja secara efektif. Pengalaman lapangan memperlihatkan bahwa ketika tasawuf
diejawantahkan melalui akhlak, pembiasaan ibadah, penghormatan terhadap guru,
riyadhah nafsaniyah, pengendalian pergaulan, dan kedisiplinan harian, ia justru
lebih mudah tercerna oleh santri yang masih berada pada fase usia awal
pembentukan identitas. Pola ini memberi pesan bahwa internalisasi nilai spiritual

bisa lebih efektif jika dikonstruksi sebagai habitus daripada sebagai konsep teoritis.

Kedua, tasawuf yang telah direduksi oleh pesantren menjadi akhlak dan
adab membuka peluang untuk melihat pembinaan moral dalam perspektif baru.
Tasawuf tidak lagi diposisikan sebagai ilmu elit yang khusus untuk kalangan ahli
sufi atau salik, tetapi menjadi fondasi dasar bagi pendidikan karakter. Model
pendidikan demikian memperluas jangkauan tasawuf sehingga ia dapat diterapkan
pada jenjang paling dasar tanpa memerlukan terminologi metafisik yang kompleks.
Hal ini memberikan penguatan bahwa pesantren tetap menjaga warisan sufistik

tanpa harus melanggar batas kesiapan psikologis dan intelektual santri.

Ketiga, ditemukannya kehati-hatian pesantren dalam mengajarkan tasawuf
memberikan kontribusi penting bagi pengembangan metodologi pengajaran

sufistik. Pesantren menegaskan bahwa tasawuf tidak boleh dilepaskan dari syariat,

140



sanad, dan pengawasan guru. Dalam konteks sosial-keagamaan masyarakat
Banjar—yang masih diwarnai praktik tasawuf sabuku, klaim ma ‘rifat tanpa ibadah,
atau tarekat tanpa sanad—pendekatan pesantren mengukuhkan kembali urgensi
tasawuf tanzih, yaitu tasawuf yang menundukkan ego, bukan memunculkannya
dalam bentuk kesaktian, kefanaan semu, atau klaim kewalian. Dengan demikian,
model tasawuf pesantren dapat menjadi benteng epistemologis terhadap distorsi

tasawuf populer.

Keempat, penelitian ini juga menegaskan bahwa masa depan pendidikan
tasawuf di pesantren membutuhkan formula baru. Pada saat beberapa pesantren
salaf tetap mempertahankan transmisi kitab-kitab turats sufistik, pesantren modern
dan berbasis kementerian mulai menguatkan posisi moralitas dan akhlak sebagai
unsur pembentuk spiritualitas dasar. Tantangan ke depan adalah bagaimana tasawuf
dapat diajarkan tanpa kehilangan integrasi syariat, tanpa terjebak pada mistifikasi
kosong, dan tanpa ditransformasikan sekadar menjadi struktur etika utilitarian.
Pesantren perlu memikirkan model pembelajaran yang memungkinkan santri
memahami tasawuf secara bertahap, proporsional, dan sesuai perkembangan usia

spiritual.

Kelima, dalam konteks akademik, penelitian ini memberikan kontribusi
teoritis terhadap studi tasawuf kontemporer dengan menegaskan bahwa tasawuf
tidak selalu harus hadir sebagai disiplin ilmu formal untuk tetap eksis. Tasawuf
dapat turun dan membumi, hidup dalam struktur sosial, tradisi keilmuan, dan ritme
pendidikan tanpa kehilangan substansi tazkiyat al-nafs. Dengan temuan ini, studi

tasawuf memiliki ruang baru untuk bergerak: dari tasawuf teoretis menuju tasawuf

141



praksis budaya, dari tasawuf elitis menuju tasawuf pedagogis, dari tasawuf tarekat

menuju tasawuf akhlak.

Dengan demikian, implikasi utama penelitian ini adalah bahwa pesantren
memiliki peluang strategis untuk mengembangkan model tasawuf integratif—
tasawuf yang bertumpu pada adab dan syariat, tetapi tetap membuka ruang bagi
pendalaman ruhani yang bertanggung jawab. Model ini tidak hanya relevan bagi
pesantren tradisional, tetapi juga dapat menjadi paradigma baru dalam merumuskan
pendidikan karakter Islam di Indonesia yang sedang bergerak menuju modernitas

keagamaan tanpa kehilangan akar spiritualnya.

142



