BABI
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Manusia memiliki potensi spiritual yang luar biasa dalam dirinya, sebuah
aspek batin yang sering terabaikan dalam rutinitas sehari-hari. Ketika manusia
mengarahkan perhatiannya pada dimensi spiritual ini melalui refleksi, ia membuka
jalan untuk memahami realitas yang lebih mendalam.’

Menyoroti zaman kontemporer bahwa pengabaian terhadap dimensi batin
Islam yakni tasawuf telah menjadi salah satu penyebab keterasingan umat Islam
dari akar rohani dan intelektual agamanya sendiri. Akibatnya, umat mengalami
keterputusan dari kedalaman makna ajaran Islam, yang berdampak luas terhadap
cara mereka memahami diri, Tuhan, dan alam.?

Di sisi lain, di Dunia Islam sendiri, sejak lebih dari satu abad yang lalu,
muncul kecenderungan memusuhi tasawuf, terutama karena pengaruh modernisme
dan gerakan reformis yang menganggap tasawuf sebagai penghambat kemajuan.
Dalam pandangan mereka, tasawuf dianggap sebagai bentuk kemunduran,
kebid’ahan, bahkan kemusyrikan, sehingga harus dihapuskan demi membentuk
Islam yang “murni” dalam artian lebih menekankan pada pemahaman literal

terhadap teks-teks agama dan hukum Islam.’

! The Crossroad Publishing Company, Ensiklopedi Tematis Spiritualitas Islam Terj.
Rahmani Astuti, ed. Seyyed Hossein Nasr (Bandung: Mizan, 2002), h. 470.

2 William C. Chittick, Kosmologi Islam dan Dunia Modern: Relevansi Ilmu-Ilmu
Intelektualisme Islam Terj. Arif Mulyadi (Jakarta: Mizan, 2007), h. 106.

3 Raihan Fadly dan Ilzam Hubby Dzikrillah Alfani, “Respon dan Kritik Tokoh Muslim
Terhadap Tasawuf: Kajian Latar Belakang dan Pemikiran,” Spiritualita 8, no. 1 (2024), h. 38.



Pandangan ini diperparah dengan munculnya kelompok-kelompok
fundamentalis yang tidak hanya menolak tasawuf, tetapi juga mengharamkannya,
karena dianggap mengaburkan ketauhidan dan membawa umat pada paham-paham
yang tidak murni.* Dewasa ini, kebanyakan orang gagal melihat bahwa tasawuf
bukanlah penyimpangan, melainkan dimensi terdalam dari Islam, yang justru
menjaga kesucian tauhid dengan memperhalus dan memperdalam pengalaman

keberagamaan.

Penolakan terhadap dimensi spiritual ini berkontribusi terhadap krisis
ekologis dan krisis makna yang kini melanda dunia Islam dan global. Rasionalitas
modern yang menjanjikan kemajuan justru menimbulkan reduksi terhadap nilai-
nilai spiritual dan menyebabkan kekosongan makna dalam kehidupan manusia

kontemporer.’

Kenyataannya, sedikit dari kaum Muslim masa kini yang memiliki
gambaran tentang peran historis yang telah dimainkan tasawuf. Banyak di antara
mereka yang tanpa telaah yang mendalam, memberikan penilaian terhadap tasawuf
hanya berdasarkan asumsi-asumsi populer atau narasi modernis yang mengabaikan
dimensi spiritual Islam. Sikap skeptis ini tidak hanya datang dari kalangan awam,
tetapi juga ditemukan dalam lingkungan akademik, khususnya dalam bidang kajian
agama dan studi Islam di perguruan tinggi. Tidak jarang terdengar komentar sinis

seperti, "Oh, tapi dia seorang sufi," yang secara implisit menunjukkan sikap

4 Alfi Julizun Azwar, “Tasawuf dan al-Qur’an Tinjauan Dunia Ilmu Pengetahuan dan
Praktek Kultural-Religius Ummat,” Intizar 19, no. 2 (2013), h. 240.

5 Restu Aulad Al-Fattaah, Muhammad Igbal, dan Muhammad Rusydi, “Ekologi dan Teologi
di Era Postmodernisme: Antara wahdat al-wujid Ibn ‘Arabi dan stluk al-Ghazali,” Al-Banjari :
Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman 22, no. 1 (2023), h. 1-20.



meremehkan, seolah-olah status sebagai sufi mengurangi validitas ilmiah atau
otoritas keislaman seseorang.®

Pernyataan semacam ini kerap menjadi isyarat bahwa tasawuf dipandang
sebagai sesuatu yang terpisah dari inti ajaran Islam, atau bahkan sebagai bentuk
penyimpangan yang tidak relevan dengan diskursus keislaman yang dianggap sah.
Namun, pandangan ini jelas bertentangan dengan perspektif Seyyed Hossein Nasr
yang menegaskan bahwa tasawuf merupakan ruh yang menghidupkan tubuh Islam’,
maupun para pemikir klasik otoritatif seperti Imam al-Ghazali yang
mengintegrasikan ajaran tasawuf sebagai salah satu aspek dari ajaran Islam, dengan
aspek-aspek ajaran Islam yang lain, figih dan teologi.®

Dalam perkembangan modern terutama sejak dominasi epistemologi Barat,
dimensi kosmis dalam Islam perlahan-lahan ditinggalkan. Hal ini terjadi karena
kosmologi secara umum telah dipisahkan dari akar metafisiknya dan dialihkan
sepenuhnya kepada ilmu-ilmu yang berbasis observasi empiris. Sebagai akibatnya,
orientasi spiritual dan ontologis yang sebelumnya menjadi dasar dalam memahami
hakikat manusia dan alam, tergantikan oleh pendekatan saintifik yang tidak
holistik.’

Keadaan ini semakin memburuk karena sebagian intelektual Muslim masa

kini, dalam usaha menunjukkan bahwa Islam tetap relevan di tengah arus

¢ William C. Chittick, Kosmologi Islam dan Dunia Modern: Relevansi Ilmu-Ilmu
Intelektualisme Islam Terj. Arif Mulyadi, h. 107.

7 Seyyed Hossein Nasr, Islam dan Nestapa Manusia Modern Terj. Anas Mahyuddin
(Bandung: Pustaka, 1983), h. 80.

8 Asmaran As, “Kontribusi Imam Al-Ghazali Terhadap Eksistensi Tasawuf,” Al-Banjari 19,
no. 1 (2020), h. 15-30.

% Suwito, “Etika Lingkungan dalam Kosmologi Sufistik Menurut Seyeed Hossein Nasr,”
MADANIA 21, no. 2 h. 228.



modernitas, justru terjebak dalam cara pandang dunia Barat yang telah menguasai
pemikiran sejak awal era modern. Upaya pembelaan tersebut kerap berakhir pada
penafsiran Al-Qur’an yang dibatasi oleh ideologi saintisme, dengan menempatkan
pembuktian empiris sebagai satu-satunya tolok ukur kebenaran, sekaligus
mengabaikan dimensi transenden yang melampaui jangkauan akal manusia. '°

Hanya segelintir pemikir yang menyadari pentingnya menghidupkan

I Selama

kembali dimensi transendensi dalam pendekatan keilmuan mereka.'
pandangan dunia saintisme yang menolak aspek metafisik dan hanya mengakui
dimensi material dibiarkan menjadi paradigma dominan, maka pemahaman yang
utuh tentang manusia dan alam tidak akan pernah tercapai. Pandangan dunia yang
demikian paling-paling akan melahirkan kosmologi baru yang semu. Dalam kondisi
seperti itu, manusia hanya akan tenggelam dalam budaya populer yang melihat
permukaan, jauh dari kedalaman spiritual yang menjadi hakikat keberadaannya.'?
Dalam kerangka Toshihiko Izutsu dalam bukunya Sufism and Taoism, alam
dipahami melalui pola bersama Sufisme-Taoisme sebagai realitas berlapis yang
bergerak dari Yang Tak Terkatakan menuju kemajemukan.'® Sufisme menyebut alur
ini tajalli (penyingkapan Ilahi), sementara Taoisme merumuskannya sebagai

Jalan/Way yang mengalir alami.!* Berdasarkan uraian tentang kosmos Izutsu,

menegaskan bahwa kosmos adalah penyingkapan yang bernilai, sehingga relasi

10 William C. Chittick, Kosmologi Islam dan Dunia Modern: Relevansi Ilmu-Ilmu
Intelektualisme Islam Terj. Arif Mulyadi, h. 111.

' Karen Amstrong, Sacred nature : Bagaimana Memulihkan Keakraban dengan Alam Terj.
Yuliani Liputo (Bandung: Mizan Pustaka, 2023).

12 Seyyed Hossein Nasr, Antara Tuhan, Manusia, dan Alam Terj. Ali Noer Zaman
(Yogyakarta: IRCiSoD, 2021), 185.

13 Toshihiko Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical
Concepts of Ibn ‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu (Lahore: Suhail Academy, 2005), h. 479.

4 Tzutsu, h. 471-473.



manusia—alam perlu ditata secara penuh hormat dan berimbang, bukan sekadar
berorientasi ekonomis (untung-rugi).

Menurut Seyyed Hossein Nasr, akar krisis ekologi modern adalah hilangnya
kesakralan alam dan terputusnya ilmu dari dasar-dasar metafisika. Solusinya ialah
memulihkan cara pandang yang melihat alam sebagai penampakan Tuhan serta
menata kembali tata susun pengetahuan agar sains dan kebijakan lingkungan
bertumpu pada nilai-nilai tauhid. Dengan demikian, perbaikan ekologi tidak cukup
bersifat teknis, tetapi juga memerlukan pembaruan spiritual. >

Sementara William C. Chittick memberi perangkat konseptual rinci dari
kosmologi Ibn ‘Arabi: tajalli, barzakh (alam imajinal sebagai perantara kosmos-
jiwa), dan insan kamil sebagai poros etik.!®

Pandangan ketiga tokoh tersebut menunjukkan bahwa pembacaan
kosmologi tasawuf tidak berhenti pada tataran metafisik, tetapi berimplikasi
langsung terhadap cara manusia memaknai keberadaannya di alam. Solusi ekologis
yang ditawarkan melalui kosmologi tasawuf tidak hanya bersifat teknis atau
kebijakan, tetapi menuntut perubahan kesadaran, yaitu kembalinya pandangan
bahwa alam adalah ayat Tuhan yang harus dibaca, dihormati, dan dijaga.

Doktrin metafisik sendiri dapat berperan sebagai landasan inti dari semua
usaha intelektual. Hasil dari penerapan tersebut adalah metafisik yang dapat
menjadi penciptaan standar untuk menilai hasil dan implikasi berbagai sains, bukan

untuk menyetirnya, melainkan untuk menunjukkan batasan setiap fungsi sains dan

15 Nasr, Antara Tuhan, Manusia, dan Alam Terj. Ali Noer Zaman, h. 22.
16 William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of
Imagination (Albany: SUNY Press, 1989), h. 30.



makna penemuan yang telah melampaui batasan. Singkatnya, hasilnya adalah
terciptanya alat untuk mengkritisi sains dan penerapannya secara kreatif dan
bermanfaat.!”

Dengan cara pandang kosmologi tasawuf dapat menjadi jembatan antara
spiritualitas dan praksis ekologis. Ia menghadirkan landasan ontologis, etis, dan
aksiologis bagi pembangunan ekologi yang berkeadilan dan berkelanjutan. Hal ini

juga membuka terhadap khazanah epistemologis yang kaya dalam Islam. '8

B. Rumusan Masalah
Penelitian ini berangkat dari kegelisahan akademik terhadap krisis
ekologis modern yang tidak hanya bersumber pada persoalan teknis dan ekonomi,
tetapi juga pada krisis cara pandang metafisik manusia terhadap alam. Dalam
konteks ini, kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi menawarkan pandangan dunia yang
memandang alam sebagai manifestasi Ilahi yang sarat makna spiritual. Namun,
pembacaan terhadap kosmologi tersebut dalam konteks ekologis kontemporer
masih memerlukan elaborasi filosofis yang lebih sistematis, khususnya melalui
interpretasi para pemikir modern seperti William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu.
Berdasarkan latar belakang tersebut, maka rumusan masalah dalam
penelitian ini adalah:
1. Bagaimana struktur metafisik kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi yang

meliputi konsep tajalli, barzakh, martabat wujid, dan insan kamil?

17 Nasr, Antara Tuhan, Manusia, dan Alam Terj. Ali Noer Zaman, h. 180.
18 Damyati, “Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Konsep Metafisik dalam Islam,” El-
Furqania 1,no. 1 (2015), h. 2.



2. Bagaimana William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu menafsirkan
kosmologi Ibn ‘Arabi dalam kerangka pemikiran kontemporer?
3. Bagaimana relevansi kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi tersebut dalam
perumusan etika ekologis dan kesadaran lingkungan kontemporer?
Rumusan masalah ini menjadi dasar analisis untuk menelaah hubungan
ontologis antara Tuhan, manusia, dan alam dalam perspektif kosmologi tasawuf,
serta untuk merumuskan kemungkinan pengembangan etika ekologis yang berakar

pada kesadaran metafisik dan spiritual.

C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian
Dengan menjadikan tasawuf sebagai jalan alternatif dalam membaca

kosmos, penelitian ini bertujuan untuk menggali nilai-nilai kosmologi, serta
menegaskan kembali peran metafisika sebagai pusat orientasi dalam pemikiran
keislaman yang holistik dan berkelanjutan.
Signifikansi penelitian ini diharapkan dapat:

1. Memberikan wawasan akademik bagi para akademis.

2. Memberikan sumbangan pemikiran bagi pembaca di dunia Islam.

3. Menjadi bahan masukkan dan menambah wawasan keilmuan dalam bidang

tasawuf.

D. Definisi Operasional

1. Kosmologi

Istilah kosmologi berasal dari bahasa Yunani: kosmos yang bermakna
sebuah tatanan atau susunan yang indah, dan /ogos yang merujuk pada ilmu atau

wacana. Dengan demikian, secara sederhana dapat dikatakan bahwa kosmologi



adalah ilmu yang menelaah keteraturan dan kesatuan alam semesta. Ia berupaya
memahami bagaimana berbagai fenomena kosmik dari asal usul hingga struktur
tersusun dalam sebuah keseluruhan yang koheren dan bermakna sebagai satu sistem
terpadu. '’

Dalam kamus filsafat kosmologi berarti studi yang mempelajari alam
semesta sebagai sistem yang teratur dan rasional, ilmu yang memandang
keseluruhan sebagai suatu yang integral. Dalam metafisika, kosmologi berarti
pertanyaan-pertanyaaan mengenai asal-usul alam semesta, penciptaannya dan
kekekalannya, mekanisme, kodratnya, waktu, ruang, dan kasualitas.?

Kosmologi juga dapat dipahami sebagai suatu kerangka pandangan yang
sistematis dan menyeluruh, yang tidak hanya bertujuan untuk menganalisis
fenomena alam dan sosial, tetapi juga menciptakan landasan bagi manusia untuk
menjalin hubungan yang seimbang serta harmonis dengan dunia sekitarnya.?!

Ilmu-ilmu kosmologi sangat bergantung pada kerangka pandang si
pengamat, schingga karakter dan pendekatannya tidak dapat dipisahkan dari
landasan wahyu atau nilai-nilai kualitatif khas peradaban tempat ilmu tersebut
berkembang. Dengan kata lain, setiap sistem kosmologi dibentuk oleh visi dunia
(worldview) yang dianut oleh masyarakatnya. Oleh karena itu, dalam satu

peradaban yang sama, bisa saja berkembang beragam bentuk ilmu kosmologis yang

19 Harry Hamersma, Pintu Masuk ke Dunia Filsafat (Yogyakarta: Kanisius, 2018), h. 22-
23.

20 Tim Panca Aksara, Kamus Istilah Filsafat (Temanggung: Desa Pustaka Indonesia, 2020),
h. 87.

2 Kuswoyo, “Pendekatan Kosmologis dalam Pengkajian Islam,” El-Wasathiya 6, no. 1
(2018), h. 69.



membahas objek yang serupa, namun didasarkan pada sudut pandang dan prinsip
epistemologis yang berbeda.

Secara operasional dalam penelitian ini, kosmologi dipahami sebagai studi
tentang keteraturan, struktur, dan kesatuan alam semesta, termasuk pertanyaan

mengenai makna keseluruhan sebagai suatu sistem terpadu.

2. Kosmologi Tasawuf

Dalam khazanah pemikiran Islam, untuk memahami perbedaan antara
kosmologi falsafi dan kosmologi tasawuf dapat dilihat bagaimana cara keduanya
memahami hakikat keberadaan (ontologi), sumber pengetahuan (epistemologi), dan
tujuan nilai (aksiologi).

Kosmologi yang bercorak filsafat, seperti yang dikembangkan oleh pemikir
besar semacam al-Farabi dan Ibn Sina yang memandang realitas sebagai sistem
berlapis, dengan Tuhan sebagai wujud niscaya (wajib al-wujud) yang menjadi
sebab pertama bagi munculnya seluruh entitas lain yang bersifat mungkin (mumkin
al-wujud).?

Sementara itu, dalam kosmologi tasawuf seperti yang digambarkan oleh Ibn
‘Arabi, semesta tidak sekadar dianggap sebagai ciptaan terpisah, melainkan
merupakan pancaran atau penampakan (tajalli) dari Wujud Ilahi yang Esa.

Pandangan ini menempatkan seluruh alam dalam posisi reflektif terhadap

22 H. F. Zarkasyi, “Ibn Sina’s Concept of Wajib al-Wujud,” Tsagafah 7, no. 2 (2011), h. 378.



10

keberadaan Tuhan, yang menunjukkan keterhubungan batiniah antara yang
transenden dan yang imanen.?’

Dari sisi epistemologis, pendekatan filsafat Islam menekankan penggunaan
akal dan wahyu secara harmonis sebagai sarana memperoleh kebenaran. Berbeda
dengan itu, tasawuf menawarkan jalur marifat melalui pengalaman spiritual
langsung yang dicapai lewat penjernihan jiwa, rasa batin (dzawgq), serta
menganggap semesta adalah "kitab" kedua selain al-Qur’an yang bisa dibaca
melalui tafagquh (perenungan) dan penyaksian ruhani (syuhid).**

Dalam kerangka nilai (aksiologi), kosmologi rasional melihat alam sebagai
ciptaan yang patut dimanfaatkan secara bertanggung jawab dalam batasan syariat.
Sebaliknya, sufisme memandang alam sebagai manifestasi Nama-Nama Tuhan
yang menyimpan makna spiritual mendalam, sehingga menuntut penghormatan dan
perlakuan sakral. Dengan kata lain, kosmologi tasawuf tidak hanya menyajikan
pemahaman metafisik, tetapi juga mengajak manusia menjalani kehidupan spiritual
yang menyatu dengan semesta, Tuhan, dan dirinya sendiri secara menyeluruh.?

Kosmologi tasawuf memiliki sejumlah ciri khas yang menjadikannya dapat
dikategorikan sebagai suatu bentuk keilmuan spiritual yang utuh dan sistematis.
Dari segi ontologi, kosmologi ini menunjukkan struktur bertingkat yang jelas

melalui konsep-konsep seperti ‘alam al-hahut, lahut, jabarut, malakut, dan nasut,

23 Bambang Irawan dkk., “Applying Ibn ‘Arab’s Concept of Tajalli: A Sufi Approach to
Environmental Ethics,” Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism 10, no. 1 (2021), h. 25-
26. https://doi.org/10.21580/tos.v1011.7204.

24 Nur Hadi Ihsan dkk., “SUFI EPISTEMOLOGY: Being the Earliest Exposition in Kitab
al-Luma’ of al-Sarrdj and its Manifestation in the Works of Indonesian Sufis,” TSAQAFAH 17, no.
2,h.277-279. (2022), https://doi.org/10.21111/tsagafah.v17i2.7104.

25 Nasr, Antara Tuhan, Manusia, dan Alam Terj. Ali Noer Zaman, h. 60.



11

yang membentuk suatu sistem tanzil al-wujud, yakni pemahaman kosmos sebagai
hirarki keberadaan yang tersusun dari yang paling transenden hingga yang paling
imanen. Struktur tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi saling terkait secara koheren
berdasarkan prinsip tauhid, yang mengajarkan bahwa tidak ada satu pun bagian dari
realitas yang terlepas dari sumber asalnya, yaitu Tuhan.?¢

Selain itu, validitas dari sistem kosmologi ini tidak bergantung pada
verifikasi empiris sebagaimana sains modern, tetapi dikukuhkan melalui metode
verifikatif batin berupa kasyf (penyingkapan spiritual), syuhud (penyaksian batin),
dan tajriba dzawqiyyah (pengalaman spiritual intuitif). Dalam epistemologi
tasawuf, metode-metode ini diakui sebagai sarana untuk mencapai yagin (kepastian
pengetahuan), setara nilainya dengan kepastian epistemik dalam kerangka
rasionalitas.?’

Dengan kerangka pemikiran yang tersusun secara sistematis, metode
pengetahuan yang khas, serta dampak praktis yang menyentuh ranah spiritual dan
ekologis, kosmologi tasawuf berkembang menjadi suatu sistem ilmiah spiritual
yang tidak hanya menawarkan wawasan ontologis, tetapi juga menyediakan alat

konseptual yang signifikan dalam konteks modern.

3. Ekologi
Ekologi dalam penelitian ini adalah studi ilmiah tentang interaksi antara

organisme dan lingkungannya yang menentukan struktur dan fungsi sistem makluk

26 Zainun Nasihah, “Visi Kesadaran Kosmik dalam Kosmologi Sufi Ibn ‘Arabi” (Disertasi,
Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah, 2020).
27 Nasihah.



12

hidup pada berbagai tingkat organisasi (individu; populasi; ekosistem),?® yang pada
penelitian ini diperluas menjadi studi dimensi nilai/spiritual sebagai variabel yang

mempengaruhi perilaku dan tata kelola manusia terhadap alam.

E. Penelitian Terdahulu

1. Misbahul Hadi, Kosmologi Tasawuf: Kajian Relasi Gender dalam Ajaran Muh.
Jalaluddin Rumi, Tesis Pascasarjana UIN Sunan Ampel Surabaya, 2024.

Penelitian Misbahul Hadi berfokus pada kosmologi tasawuf dalam
perspektif Jalaluddin Rumi dengan penekanan utama pada relasi gender dan
spiritualitas dalam kerangka sufistik. Kosmologi dalam penelitian tersebut
digunakan sebagai landasan untuk memahami dinamika relasi maskulin—feminin,
simbolisme cinta ilahi, serta kesatuan eksoterik—esoterik dalam ajaran Rumi.
Dengan demikian, orientasi penelitian ini lebih menitikberatkan pada dimensi
antropologis-relasional dalam tasawuf, khususnya terkait konstruksi spiritualitas
gender dan kesatuan manusia dalam prinsip tauhid.?’

Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini tidak berfokus pada relasi
gender dalam kosmologi tasawuf, melainkan pada pembacaan kosmologi Ibn
‘Arabi dalam konteks krisis ekologi kontemporer. Penelitian ini secara khusus
menganalisis konsep-konsep ontologis seperti tajalli, martabat wujid, barzakh, dan
insan kamil sebagai dasar etika ekologis dalam perspektif sufistik. Selain itu,

penelitian ini juga menggunakan pendekatan hermeneutik filosofis serta

28 Charles J. Krebs, Ecology: The Experimental Analysis of Distribution and Abundance, 6
ed. (Edinburgh: Pearson, 2014), h. 20.

2 Misbahul Hadi, “Kosmologi Tasawuf: Kajian Relasi Gender dalam Ajaran Muh.
Jalaluddin Rumi” (Pascasarjana UIN Sunan Ampel Surabaya, 2024).



13

membandingkan dua pembaca utama Ibn ‘Arabi, yaitu William C. Chittick dan
Toshihiko Izutsu, untuk menunjukkan relevansi kosmologi tasawuf terhadap
kesadaran ekologis modern. Dengan demikian, perbedaan utama terletak pada
fokus kajian, objek tokoh, pendekatan analitis, serta tujuan penelitian: penelitian
Misbahul Hadi berorientasi pada relasi gender dalam kosmologi Rumi, sedangkan
penelitian ini berorientasi pada formulasi etika dan kesadaran ekologis berbasis
kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi.

2. Muhammad Haidar Izzuddin dan Munawar Holil, Pengaruh Tasawuf terhadap
Kosmologi Uluan Sumatera Selatan dalam Teks Usurran Ganti, Jurnal:
Zawiyah Vol. 9 No. 2, 2023.

Penelitian Muhammad Haidar Izzuddin dan Munawar Holil mengkaji
pengaruh tasawuf terhadap kosmologi lokal masyarakat Uluan Sumatera Selatan
melalui teks Usurran Ganti. Fokus utama penelitian ini adalah pada integrasi ajaran
tasawuf dalam kosmologi budaya Melayu lokal yang tercermin dalam simbol,
praktik sosial, dan nilai-nilai komunitas. Tasawuf dalam penelitian tersebut
dipahami sebagai kekuatan spiritual yang membentuk struktur simbolik dan praksis
kehidupan masyarakat, sehingga menghasilkan kosmologi religius yang hidup
dalam tradisi budaya dan pengalaman spiritual kolektif. Dengan demikian, orientasi
penelitian ini bersifat kultural-antropologis, yakni melihat tasawuf sebagai basis

pembentukan kosmologi lokal dan identitas komunitas.*°

30 Muhammad Haidar Izzuddin dan Munawar Holil, “Pengaruh Tasawuf terhadap
Kosmologi Uluan Sumatera Selatan dalam Teks Usurran Ganti,” Zawiyah 9, no. 2 (2023).



14

Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini tidak berfokus pada
kosmologi tasawuf dalam konteks budaya lokal atau tradisi masyarakat tertentu,
melainkan pada konstruksi kosmologi metafisik Ibn ‘Arabi dan relevansinya
terhadap persoalan ekologis kontemporer. Penelitian ini menempatkan kosmologi
tasawuf sebagai kerangka ontologis dan etis untuk membaca relasi manusia dan
alam dalam konteks krisis lingkungan modern. Selain itu, penelitian ini
menggunakan pendekatan filosofis-hermeneutik dengan membandingkan
interpretasi William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu terhadap kosmologi Ibn
‘Arabi, sehingga menghasilkan pembacaan konseptual yang sistematis mengenai
etika ekologis sufistik. Dengan demikian, perbedaan utama terletak pada objek
kajian, pendekatan, dan tujuan penelitian: penelitian Haidar [zzuddin dan Munawar
Holil berorientasi pada kosmologi tasawuf dalam budaya lokal Melayu, sedangkan
penelitian ini berorientasi pada formulasi kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi sebagai
dasar kesadaran dan etika ekologis dalam konteks global kontemporer.

3. Ayu Lestari, Implikasi Nilai-Nilai Ekologis dalam Teori Kosmologi Ikhwan
al-Safa’, Tesis, Magister Aqidah & Filsafat Islam, UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2019.

Penelitian Ayu Lestari mengkaji implikasi nilai-nilai ekologis dalam
kosmologi Ikhwan al-Safa‘ dengan menekankan bagaimana kosmologi filsafat
Islam klasik tersebut mengandung struktur metafisik yang selaras dengan kesadaran
ekologis modern. Penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan tentang hierarki
wujud, harmoni kosmos, dan relasi manusia—alam dalam pemikiran Ikhwan al-

Safa‘ dapat dijadikan dasar untuk membangun paradigma ekologis kontemporer.



15

Dengan demikian, orientasi penelitian ini terletak pada eksplorasi nilai-nilai
ekologis dalam kosmologi filsafat Islam klasik secara konseptual dan historis, serta
relevansinya terhadap pemikiran ekologis modern.?!

Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini tidak berfokus pada
kosmologi Ikhwan al-Safa‘® maupun pada eksplorasi nilai ekologis dalam tradisi
filsafat Islam klasik secara umum, melainkan secara khusus pada kosmologi
tasawuf Ibn ‘Arabi. Penelitian ini juga tidak hanya mengidentifikasi nilai-nilai
ekologis dalam struktur kosmologi, tetapi melakukan pembacaan hermeneutik
terhadap konsep-konsep ontologis utama Ibn ‘Arabi seperti tajalli, martabat wujiid,
barzakh, dan insan kamil untuk merumuskan landasan etika dan kesadaran ekologis
sufistik. Selain itu, penelitian ini memperkaya analisis dengan membandingkan
interpretasi dua sarjana kontemporer, William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu,
sehingga menghasilkan pembacaan komparatif yang lebih filosofis dan kontekstual
terhadap problem ekologi modern. Dengan demikian, perbedaan utama terletak
pada objek kajian, pendekatan analisis, serta kerangka teoritik yang digunakan:
penelitian Ayu Lestari berfokus pada kosmologi Ikhwan al-Safa‘ dan nilai
ekologisnya secara konseptual-historis, sedangkan penelitian ini berfokus pada
kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi dan formulasi etika ekologis melalui pembacaan

hermeneutik dan komparatif terhadap Chittick dan Izutsu.

32

31 Ayu Lestari, “Implikasi Nilai Nilai Ekologis dalam Teori Kosmologi Ikhwan al Safa
(Tesis, UIN Syarif Hidayatullah, 2019).



16

4. Ali Abdillah, Aspek Ontologi dan Kosmologi Dalam Ajaran Tasawuf Martabat
Tujuh Shaykh Abdul Muhyi Pamijahan, Islam Nusantara: Journal for the Study
of Islamic History and Culture, Vol. 4 No. 2, 2023.

Jurnal tentang ajaran Shaykh Abdul Muhyi Pamijahan mengkaji aspek
ontologi dan kosmologi dalam doktrin Martabat Tujuh yang berkembang dalam
tradisi tasawuf Nusantara, khususnya dalam tarekat Shattariyah. Fokus utama
penelitian tersebut adalah pada struktur metafisik wujud yang meliputi tahapan
ketuhanan (ahadiyah, wahdah, wahidiyah), konsep tajalli, serta struktur kosmos
yang terbagi ke dalam berbagai alam hingga mencapai konsep insan kamil.
Penelitian ini bersifat deskriptif-konseptual terhadap ajaran Martabat Tujuh sebagai
sistem kosmologi tasawuf yang hidup dalam tradisi Islam Nusantara, dengan
penekanan pada pemahaman ontologis mengenai manifestasi wujud dan struktur
realitas spiritual dalam kerangka doktrin tersebut.?

Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini tidak berfokus pada
ajaran Martabat Tujuh dalam tradisi tasawuf Nusantara maupun pada kajian
deskriptif terhadap doktrin ontologis suatu tarekat tertentu. Penelitian ini secara
khusus mengkaji kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi dalam konteks pemikiran
kontemporer dan relevansinya terhadap krisis ekologis modern. Selain itu,
penelitian ini menggunakan pendekatan hermeneutik filosofis untuk menafsirkan
konsep-konsep ontologis seperti tajalli, martabat wujiid, barzakh, dan insan kamil

sebagai landasan etika ekologis. Penelitian ini juga menghadirkan analisis

32 Ali Abdillah, “Aspek Ontologi dan Kosmologi Dalam Ajaran Tasawuf Martabat Tujuh
Shaykh Abdul Muhyi Pamijahan,” Islam Nusantara: Journal for the Study of Islamic History and
Culture 4, no. 2 (2023).



17

komparatif terhadap dua pemikir kontemporer, William C. Chittick dan Toshihiko
Izutsu, guna memperlihatkan bagaimana kosmologi Ibn ‘Arabi1 dapat dibaca ulang
secara kontekstual dalam wacana ekologi global. Dengan demikian, perbedaan
utama terletak pada objek kajian, konteks analisis, dan tujuan penelitian: artikel
tentang Shaykh Abdul Muhyi berorientasi pada kajian ontologi dan kosmologi
Martabat Tujuh dalam tradisi tasawuf Nusantara, sedangkan penelitian ini
berorientasi pada pembacaan kontemporer kosmologi Ibn ‘Arabl dan formulasi
etika ekologis sufistik melalui pendekatan hermeneutik dan komparatif.

5. Zainun Nasihah (2020), Visi Kesadaran Kosmik dalam Kosmologi Sufi Ibn

‘Arabi (Disertasi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta).

Disertasi Zainun Nasihah mengkaji kosmologi Ibn ‘Arabi dengan
menitikberatkan pada konsep kesadaran kosmik sebagai bentuk kesadaran tauhid
dalam evolusi spiritual manusia. Penelitian tersebut berupaya menunjukkan
bagaimana kosmologi sufistik Ibn ‘Arabl mampu menjembatani dimensi sains,
teologi, filsafat, dan tasawuf serta menawarkan kritik terhadap paradigma
rasionalisme dan positivisme modern. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif
kepustakaan dan analisis filosofis terhadap karya-karya utama Ibn ‘Arab,
penelitian ini berorientasi pada pembentukan kesadaran kosmik dan spiritualitas
tauhid sebagai kerangka kesadaran religius manusia modern.

Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini tidak hanya mengkaji

kosmologi Ibn ‘Arabi sebagai basis kesadaran kosmik dan spiritualitas tauhid, tetapi

3 Zainun Nasihah, “Visi Kesadaran Kosmik dalam Kosmologi Sufi Ibn ‘Arabi”
(Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah, 2020).



18

secara khusus memfokuskan pada relevansi kosmologi tasawuf tersebut dalam
merumuskan etika dan kesadaran ekologis kontemporer. Penelitian ini
mengarahkan analisis pada relasi ontologis antara Tuhan, manusia, dan alam
sebagai satu kesatuan kosmik yang memiliki implikasi etis terhadap krisis
lingkungan modern. Selain itu, penelitian ini menggunakan pendekatan
hermeneutik filosofis serta menghadirkan pembacaan komparatif terhadap
interpretasi William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu atas kosmologi Ibn ‘Arabi,
sehingga menghasilkan perspektif baru yang lebih kontekstual dalam membaca
hubungan antara kosmologi sufistik dan ekologi. Dengan demikian, perbedaan
utama terletak pada fokus dan tujuan penelitian: disertasi Zainun Nasihah
berorientasi pada pembentukan kesadaran kosmik dan tauhid dalam perkembangan
spiritual manusia, sedangkan penelitian ini berorientasi pada formulasi etika
ekologis dan kesadaran lingkungan berbasis kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabt melalui

pembacaan hermeneutik dan komparatif terhadap pemikir kontemporer.

F. Kajian Teori dan Kerangka Pikir
1. Kosmologi Tasawuf
Landasan utama kosmologi tasawuf adalah pandangan bahwa realitas
semesta merupakan manifestasi dari keberadaan Tuhan. Dalam epistemologi
tasawuf tidak menafikan peran akal dan indera. Meskipun penting, keduanya tidak
dianggap sebagai sumber final kebenaran, melainkan sarana awal yang memerlukan

validasi melalui otoritas wahyu.>*

34 Henry Corbin, Imajinasi Kreatif: Sufisme Ibn ‘Arabi (Yogyakarta: LKiS, 2002) h. 283~
284.



19

Realitas paling dalam dari alam semesta adalah Tuhan yakti "Dia" tetapi
juga "Bukan Dia" (He/Not He). Maksudnya, segala sesuatu yang ada di alam
semesta berasal dari Tuhan dan merupakan manifestasi dari-Nya, namun Tuhan

tidak bisa disamakan secara langsung dengan makhluk.

Semua ciptaan adalah produk dari imajinasi kosmik. Dunia ini tampak
nyata, tapi hakikatnya adalah penampakan atau bayangan dari Realitas Ilahi yang
tiada batas. Segala sesuatu selain Tuhan adalah bagian dari imajinasi Tuhan. Dunia
tidak sepenuhnya nyata, tetapi juga tidak sepenuhnya ilusi. Dunia adalah cerminan
dari realitas Ilahi yang terus-menerus berubah dan bermanifestasi dalam bentuk
yang beragam.

Konsep ini menegaskan bahwa seseorang yang tidak memahami tingkat dari
imajinasi tidak akan pernah benar-benar mengakses pengetahuan sejati. Mereka
mungkin tahu secara logika, tetapi belum mengalami realitas dari pengetahuan
tersebut dalam wujudnya yang hakiki.?’

2. Kosmologi Tasawuf Ibn ‘Arabi

Ibn ‘Arabi memandang alam bukan sebagai kumpulan benda netral,
melainkan sebagai arena penyingkapan Ilahi (¢@jalli) di mana Nama-Nama Tuhan
terhampar dalam berbagai tingkatan wujud, kosmos bagi Ibn ‘Arabi bersifat
berlapis, hubungan antara Pencipta dan ciptaan terwujud lewat struktur-struktur.

Dalam bingkai itu, kemampuan melihat bukan sekadar aktivitas indrawi, ia

35 Hans Abdiel Harmakaputra, “Becoming a Perfect Human: Ibn ‘Arabi’s Thoughts and Its
Spiritual Legacy,” Ulumuna 17, no. 2 (2013), h. 347.

36 Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-’Arabi’s Metaphysics of Imagination, 115.

37 Ali Usman, Buku Ajar Tasawuf Falsafi (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2022), h. 114—
116.



20

merupakan fungsi spiritual yang membedakan antara penglihatan orang biasa dan
penglihatan orang yang tercerahkan.®
Sebagai penggambaran atas perbedaan itu, Addas mengutip pernyataan Ibn

‘Arabi dalam Furihat:

“Di samping itu, mustahil mengetahui Allah di dalam segala sesuatu
kecuali melalui  manifestasi segala sesuatu dan melalui peniadaan
status  mereka. Mata kaum awam  berhenti pada status segala
sesuatu, sedangkan mata orang yang memiliki pencerahan wahyu
tak melihat apa pun di dalam segala sesuatu kecuali Allah....”

“Tujuannya adalah mengenal Allah dalam kedudukan-Nya sebagai
Pencipta alam, dan pengetahuan ini hanya dapat dicapai setelah memperoleh
pengetahuan tentang alam. Demikianlah yang dipahami hamba Allah yang paling

’

sempurna...’

Perlu dicermati bahwa Ibn ‘Arabi memastikan perbedaan antara pertama
orang yang hanya melihat Tuhan di dalam segala sesuatu dan kedua orang yang
melihat segala sesuatu dan Tuhan di dalamnya. Menurut Ibn ‘Arabi, yang kedua
lebih utama daripada yang pertama.

Kedua pendirian itu terkait dengan sudut pandang wagif yakni orang yang
datang berlindung pada kehadirat Ilahi dan sejak saat itu dan seterusnya tak melihat
apa pun kecuali Allah, dan rqji yaitu orang yang telah kembali dari Allah menuju
makhluk, seraya tetap hadir bersama Allah karena dia melihat “Wajah” Allah di
dalam segala sesuatu.*’

“Mendekat kepada Allah namun (secara bersamaan) dekat dengan makhluk
merupakan karunia sempurna (yang diperoleh manusia) dari Asma Ilahi.”

38 Claude Addas, Mencari Belerang Merah: Kisah Hidup Ibn ‘Arabi, terj. Zaimul Am
(Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 2004), h. 204.
3 Addas, Mencari Belerang Merah: Kisah Hidup Ibn ‘Arabi, terj. Zaimul Am, h. 205.



21

Tapi masih ada tingkatan lain yang bahkan lebih tinggi: tingkatan yang di
dalamnya “melihat Tuhan setara dengan melihat alam”. Hamba yang mencapai
tingkatan ini tak pernah berhenti merenungkan kemajemukan dalam Yang Esa dan
Yang Esa dalam kemajemukan.*

3. Ekologi Tasawuf

Teori ekologi tasawuf berakar dari pandangan metafisik Islam yang
menempatkan seluruh wujud sebagai satu kesatuan yang bersumber dari Tuhan.
Dengan demikian, alam bukanlah entitas yang terpisah, melainkan bagian dari
kesatuan wujud (wahdat al-wujud) yang secara ontologis menegaskan
keterhubungan antara Tuhan, manusia, dan kosmos.*! Pandangan ini menempatkan
alam sebagai entitas yang memiliki nilai dasar, bukan sekadar objek material,
sehingga merusak alam berarti mengganggu keseimbangan dan harmoni
keberadaan Tuhan. Teori ini menjadi dasar ontologis bagi pengembangan etika
ekologis sufistik, di mana menjaga keseimbangan alam berarti menjaga keteraturan
wujud yang berasal dari Tuhan.

Selain sebagai struktur metafisik, teori ekologi tasawuf juga berpijak pada
kesadaran sakralitas kosmos, sebagaimana ditegaskan oleh Seyyed Hossein Nasr.
Dalam pandangan Nasr, akar krisis ekologi modern terletak pada desakralisasi alam
dan terputusnya ilmu dari prinsip metafisika.*? Alam yang semula dipahami sebagai
teofani (penampakan Tuhan), direduksi menjadi sekadar objek ekonomi dan

teknologi. Karena itu, pemulihan hubungan manusia dengan alam harus dimulai

40 Addas, Mencari Belerang Merah: Kisah Hidup Ibn ‘Arabi, terj. Zaimul Am, h. 206.

4 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 478—479.

42 Nasr, Antara Tuhan, Manusia, dan Alam Terj. Ali Noer Zaman, h. 22.



22

dengan rekonstruksi pandangan dunia sakral, yakni dengan menempatkan sains dan
kebijakan lingkungan di bawah hierarki pengetahuan yang berpuncak pada realitas
transenden.* Dengan kerangka ini, teori ekologi tasawuf memberikan fondasi
aksiologis (nilai) bagi etika lingkungan, bahwa tindakan ekologis harus dilandasi
kesadaran spiritual, bukan sekadar dorongan pragmatis atau teknis.

Selanjutnya, teori ini diperkuat oleh pendekatan William C. Chittick yang
menguraikan kosmologi Ibn ‘Arabi melalui konsep barzakh (alam imajinal) dan
insan kamil ** Dalam struktur ini, manusia berperan sebagai mikrokosmos yang
merefleksikan seluruh tatanan makrokosmos, sehingga menjadi poros etik yang
menjembatani antara Tuhan dan alam. Tanggung jawab manusia terhadap alam
bukan semata-mata fungsi sosial, tetapi tugas kosmis dan spiritual yang terkait
dengan amanah Tuhan.*’

Dengan demikian, teori ekologi tasawuf menegaskan bahwa solusi terhadap
krisis lingkungan tidak cukup dilakukan melalui kebijakan teknis, tetapi
memerlukan transformasi kesadaran metafisik. Alam harus kembali dipahami
sebagai tanda-tanda Tuhan (ayat Allah) yang hidup dan sakral dan menjaga alam

berarti menegakkan kembali harmoni [lahi yang menjadi inti dari ajaran tasawuf.

G. Metode Penelitian

Rangkaian prosedur yang digunakan dalam penyempurnaan kajian ilmiah

ini adalah sebagai berikut:

4 Nasr, h. 23.

4 Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-’Arabi’s Metaphysics of Imagination, h.
112-121.

4 Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-’Arabi’s Metaphysics of Imagination, h.
125-130.



23

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian
Berangkat dari sifat objek kajian yang konseptual-metafisik dan berbasis
teks, penelitian ini ditempatkan dalam pendekatan kualitatif dengan jenis library
research (studi kepustakaan). Pendekatan kualitatif dipilih karena menekankan
pemaknaan, konteks, dan interpretasi peneliti atas data yang bersifat wacana,
sehingga selaras untuk menelusuri konstruksi konseptual kosmologi tasawuf
melalui pembacaan hermeneutik dan analisis tematik terhadap bahan kajian teks
primer dan sekunder.*®
Sebagai jenis penelitian /ibrary research, proses kerja meliputi, penetapan
bahan kajian berupa karya primer para tokoh tasawuf serta kajian sekunder
mutakhir, pengumpulan awal dan pendataan literatur, kritik sumber untuk menilai
otentisitas/otoritas dan relevansi, serta interpretasi dan sistematisasi temuan
menjadi tema yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.*’
2. Jenis Data
Dalam penelitian ini, data yang digunakan berupa data dokumen yang
bersifat tekstual. Jenis data tersebut mencakup:
a. Data Primer
Berupa karya-karya otentik atau edisi kritis yang merepresentasikan
pemikiran pokok dalam kosmologi tasawuf seperti William C. Chittick dalam
bukunya yang berjudul The Sufi Path of Knowledge: Ibn al- ‘Arabi’s Metaphysics

of Imagination dan Toshihiko Izutsu yang berjudul Sufism and Taoism: A

4 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya,
2012), h. 6.

47 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008),
h. 3.



24

Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn ‘Arabt and Lao-Tzu and
Chuang-Tzu.
b. Data Sekunder
Berupa telaah akademik kontemporer (buku dan artikel jurnal) yang
mengulas, mengontekstualkan, atau mengkritisi gagasan-gagasan kunci seperti
kosmologi tasawuf dan ekologi. Pemilahan primer sekunder ini mengikuti prinsip
penelitian kepustakaan yang menempatkan dokumen sebagai jejak wacana,
sehingga dapat ditelaah secara sistematis untuk penarikan makna dan penalaran
konseptual . *®
3. Tekni Pengumpulan Data
Teknik dari penelitian yang dituliskan menggunakan dokumen juga persepsi
dari deskripsi dalam bentuk tekstual dan menggali data melalui macam-macam
literatur agar mendapatkan bukti yang sesuai dan simpulan dari judul penelitian
“Pembacaan Kontemporer terhadap Kosmologi Tasawuf Ibn ‘Arabi Ekologi:
Pembacaan William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu”. Dengan menggali semua
jenis dokumen lama dan baru dari berbagai macam sumber dan berbentuk tekstual
seperti melalui tesis, disertasi, jurnal hingga buku dan lain sebagainya yang dapat
dipertanggungjawabkan kebenarannya. Tentunya yang memiliki keterkaitan
dengan problem yang diteliti oleh penulis.

Teknik pengumpulan data yang dilakukan adalah dengan observasi dan

dokumentasi. Adapun teknik yang digunakan terdiri dari lima tahapan yakni:

4 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta,
2017), 240.



25

a. Mengumpulkan referensi bacaan terkait konsep cinta secara mendalam
buku karya William C. Chittick “The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-
‘Arabi’s Metaphysics of Imagination” dan buku karya Toshihiko Izutsu
“Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical
Concepts of Ibn ‘Arabi and Lao-Tzu and Chuang-Tzu”.
b. Mengidentifikasi definisi kosmologi dari buku karya William C.
Chittick dan Toshihiko Izutsu.
c. Menganalisis kesesuaian teori dengan konsep kosmologi dari dua tokoh
tersebut.
d. Mengklasifikasikan poin-poin kosmologi ke dalam kategori yang
relevan dengan penelitian untuk memudahkan perbandingan.
e. Menganalisis pembacaan kosmologi tasawuf dalam etika ekologi.
4. Teknik Analisis Data
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif yang bertumpu pada data
deskriptif berupa teks tertulis dan tuturan hasil observasi. Setelah seluruh data yang
dibutuhkan terkumpul, peneliti menganalisisnya dengan kerangka teori yang
relevan dengan persoalan penelitian, sehingga diperoleh temuan yang akurat dan
dapat dipertanggungjawabkan.*’
Analisis data menggunakan pendekatan hermeneutik sebagaimana
dikembangkan oleh Hans-Georg Gadamer. Secara operasional, penafsiran teks

dilakukan melalui proses dialogis antara teks dan penafsir, yaitu sebuah dinamika

4 Eriyanto, Analisis Isi: Pengantar Metodologi untuk Penelitian Ilmu Komunikasi dan
IImu-Ilmu Sosial Lainnya (Jakarta: Prenada Media, 2015), h. 15.



26

pemahaman yang bergerak bolak-balik antara bagian dan keseluruhan sehingga
makna tidak dibaca sebagai sesuatu yang statis tetapi selalu terbuka untuk
reinterpretasi dalam horizon baru. Proses tersebut melibatkan kesadaran kritis atas
fore-understanding atau prasangka awal peneliti, prasangka yang harus diakui dan
dipertanyakan agar proses pemahaman menjadi reflektif serta upaya fusion of
horizons (penyatuan cakrawala) di mana horizon historis teks dan horizon
kontemporer peneliti bertemu sehingga lahir pemahaman yang produktif dan
relevan secara kontekstual. >

Dalam praktiknya, tahapan analisis mencakup, pertama pembacaan
mendalam dan identifikasi unit makna, kedua pengodean tematik berdasarkan
konsep-konsep kunci tasawuf, ketiga pergerakan hermeneutik antara bagian-bagian
teks dan keseluruhan karya untuk merevisi dan mematangkan interpretasi, serta
empat sintesis tematik yang menempatkan temuan teks dalam dialog dengan isu
ekologis kontemporer. Pendekatan ini menempatkan peneliti bukan sebagai
observator netral, melainkan sebagai partisipan reflektif yang secara sadar

membawa dan menguji horizon pemahamannya demi memperoleh interpretasi

tekstual yang bertanggung jawab secara historis dan relevan secara normatif.>!

H. Sistematika Penulisan
Sistematika penulisan penelitian ini disusun dengan merujuk Pedoman

Karya Ilmiah UIN Antasari Banjarmasin serta pedoman penulisan ilmiah relevan

30 Paul Regan, “Hans-Georg Gadamer’s philosophical hermeneutics: Concepts of reading,
understanding and interpretation,” META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and
Practical Philosophy 4, no. 2 (2012), h. 286-301.

51 Regan, h. 286-301.



27

lainnya, agar format dan alur naskah konsisten dengan kaidah akademik. Naskah
dibagi ke dalam sejumlah bab dan subbab sebagai berikut.

Bab I memuat uraian latar belakang masalah, diikuti rumusan masalah, tujuan
penelitian, dan signifikansi kajian. Bagian ini juga menyajikan definisi operasional
atas istilah-istilah kunci yang digunakan dalam penelitian.

Selanjutnya disajikan metode penelitian yang menjelaskan jenis dan pendekatan
penelitian, sumber data, teknik pengumpulan data, serta prosedur analisis. Bab
pendahuluan ini ditutup dengan sistematika penulisan, yang memaparkan alasan
penyusunan setiap bab dan subbab.

Bab II berisi tinjauan/ulasan teori yang menjadi fondasi analisis dan kerangka
untuk membedah permasalahan, disusun ke dalam beberapa subbab sesuai
kebutuhan pembahasan.

Bab III memuat kajian teoretis tentang kosmologi dan ekologi tasawuf
sebagaimana dipaparkan dalam masing-masing buku yang diteliti, sehingga
menyediakan pijakan konseptual yang spesifik terhadap objek kajian.

Bab IV menyajikan analisis dan pembahasan. Pada bagian ini diuraikan konsep
kosmologi dan ekologi tasawuf, dilakukan penelaahan antarkeduanya, dianalisis
konsep kosmologi dan ekologi tasawuf perspektif Toshihiko Izutsu dan William
Clark Chittick.

Bab V berisi simpulan penelitian serta rekomendasi untuk pengembangan kajian

selanjutnya.



