
1 
 

BAB I 
PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Manusia memiliki potensi spiritual yang luar biasa dalam dirinya, sebuah 

aspek batin yang sering terabaikan dalam rutinitas sehari-hari. Ketika manusia 

mengarahkan perhatiannya pada dimensi spiritual ini melalui refleksi, ia membuka 

jalan untuk memahami realitas yang lebih mendalam.1 

Menyoroti zaman kontemporer bahwa pengabaian terhadap dimensi batin 

Islam yakni tasawuf telah menjadi salah satu penyebab keterasingan umat Islam 

dari akar rohani dan intelektual agamanya sendiri. Akibatnya, umat mengalami 

keterputusan dari kedalaman makna ajaran Islam, yang berdampak luas terhadap 

cara mereka memahami diri, Tuhan, dan alam.2 

 Di sisi lain, di Dunia Islam sendiri, sejak lebih dari satu abad yang lalu, 

muncul kecenderungan memusuhi tasawuf, terutama karena pengaruh modernisme 

dan gerakan reformis yang menganggap tasawuf sebagai penghambat kemajuan. 

Dalam pandangan mereka, tasawuf dianggap sebagai bentuk kemunduran, 

kebid’ahan, bahkan kemusyrikan, sehingga harus dihapuskan demi membentuk 

Islam yang “murni” dalam artian lebih menekankan pada pemahaman literal 

terhadap teks-teks agama dan hukum Islam.3  

 
1 The Crossroad Publishing Company, Ensiklopedi Tematis Spiritualitas Islam Terj. 

Rahmani Astuti, ed. Seyyed Hossein Nasr (Bandung: Mizan, 2002), h. 470. 
2 William C. Chittick, Kosmologi Islam dan Dunia Modern: Relevansi Ilmu-Ilmu 

Intelektualisme Islam Terj. Arif Mulyadi (Jakarta: Mizan, 2007), h. 106. 
3 Raihan Fadly dan Ilzam Hubby Dzikrillah Alfani, “Respon dan Kritik Tokoh Muslim 

Terhadap Tasawuf: Kajian Latar Belakang dan Pemikiran,” Spiritualita 8, no. 1 (2024), h. 38. 



2 
 

 
 

Pandangan ini diperparah dengan munculnya kelompok-kelompok 

fundamentalis yang tidak hanya menolak tasawuf, tetapi juga mengharamkannya, 

karena dianggap mengaburkan ketauhidan dan membawa umat pada paham-paham 

yang tidak murni.4 Dewasa ini, kebanyakan orang gagal melihat bahwa tasawuf 

bukanlah penyimpangan, melainkan dimensi terdalam dari Islam, yang justru 

menjaga kesucian tauhid dengan memperhalus dan memperdalam pengalaman 

keberagamaan. 

Penolakan terhadap dimensi spiritual ini berkontribusi terhadap krisis 

ekologis dan krisis makna yang kini melanda dunia Islam dan global. Rasionalitas 

modern yang menjanjikan kemajuan justru menimbulkan reduksi terhadap nilai-

nilai spiritual dan menyebabkan kekosongan makna dalam kehidupan manusia 

kontemporer.5 

Kenyataannya, sedikit dari kaum Muslim masa kini yang memiliki 

gambaran tentang peran historis yang telah dimainkan tasawuf. Banyak di antara 

mereka yang tanpa telaah yang mendalam, memberikan penilaian terhadap tasawuf 

hanya berdasarkan asumsi-asumsi populer atau narasi modernis yang mengabaikan 

dimensi spiritual Islam. Sikap skeptis ini tidak hanya datang dari kalangan awam, 

tetapi juga ditemukan dalam lingkungan akademik, khususnya dalam bidang kajian 

agama dan studi Islam di perguruan tinggi. Tidak jarang terdengar komentar sinis 

seperti, "Oh, tapi dia seorang sufi," yang secara implisit menunjukkan sikap 

 
4 Alfi Julizun Azwar, “Tasawuf dan al-Qur’an Tinjauan Dunia Ilmu Pengetahuan dan 

Praktek Kultural-Religius Ummat,” Intizar 19, no. 2 (2013), h. 240. 
5 Restu Aulad Al-Fattaah, Muhammad Iqbal, dan Muhammad Rusydi, “Ekologi dan Teologi 

di Era Postmodernisme: Antara wahdat al-wujûd Ibn ‘Arabi dan sûluk al-Ghazali,” Al-Banjariࣟ: 
Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman 22, no. 1 (2023), h. 1-20. 



3 
 

 
 

meremehkan, seolah-olah status sebagai sufi mengurangi validitas ilmiah atau 

otoritas keislaman seseorang.6 

Pernyataan semacam ini kerap menjadi isyarat bahwa tasawuf dipandang 

sebagai sesuatu yang terpisah dari inti ajaran Islam, atau bahkan sebagai bentuk 

penyimpangan yang tidak relevan dengan diskursus keislaman yang dianggap sah. 

Namun, pandangan ini jelas bertentangan dengan perspektif Seyyed Hossein Nasr 

yang menegaskan bahwa tasawuf merupakan ruh yang menghidupkan tubuh Islam7, 

maupun para pemikir klasik otoritatif seperti Imam al-Ghazali yang 

mengintegrasikan ajaran tasawuf sebagai salah satu aspek dari ajaran Islam, dengan 

aspek-aspek ajaran Islam yang lain, fiqih dan teologi.8 

Dalam perkembangan modern terutama sejak dominasi epistemologi Barat, 

dimensi kosmis dalam Islam perlahan-lahan ditinggalkan. Hal ini terjadi karena 

kosmologi secara umum telah dipisahkan dari akar metafisiknya dan dialihkan 

sepenuhnya kepada ilmu-ilmu yang berbasis observasi empiris. Sebagai akibatnya, 

orientasi spiritual dan ontologis yang sebelumnya menjadi dasar dalam memahami 

hakikat manusia dan alam, tergantikan oleh pendekatan saintifik yang tidak 

holistik.9 

Keadaan ini semakin memburuk karena sebagian intelektual Muslim masa 

kini, dalam usaha menunjukkan bahwa Islam tetap relevan di tengah arus 

 
6 William C. Chittick, Kosmologi Islam dan Dunia Modern: Relevansi Ilmu-Ilmu 

Intelektualisme Islam Terj. Arif Mulyadi, h. 107. 
7 Seyyed Hossein Nasr, Islam dan Nestapa Manusia Modern Terj. Anas Mahyuddin 

(Bandung: Pustaka, 1983), h. 80. 
8 Asmaran As, “Kontribusi Imam Al-Ghazali Terhadap Eksistensi Tasawuf,” Al-Banjari 19, 

no. 1 (2020), h. 15-30. 
9 Suwito, “Etika Lingkungan dalam Kosmologi Sufistik Menurut Seyeed Hossein Nasr,” 

MADANIA 21, no. 2 h. 228. 



4 
 

 
 

modernitas, justru terjebak dalam cara pandang dunia Barat yang telah menguasai 

pemikiran sejak awal era modern. Upaya pembelaan tersebut kerap berakhir pada 

penafsiran Al-Qur’an yang dibatasi oleh ideologi saintisme, dengan menempatkan 

pembuktian empiris sebagai satu-satunya tolok ukur kebenaran, sekaligus 

mengabaikan dimensi transenden yang melampaui jangkauan akal manusia.10 

Hanya segelintir pemikir yang menyadari pentingnya menghidupkan 

kembali dimensi transendensi dalam pendekatan keilmuan mereka.11 Selama 

pandangan dunia saintisme yang menolak aspek metafisik dan hanya mengakui 

dimensi material dibiarkan menjadi paradigma dominan, maka pemahaman yang 

utuh tentang manusia dan alam tidak akan pernah tercapai. Pandangan dunia yang 

demikian paling-paling akan melahirkan kosmologi baru yang semu. Dalam kondisi 

seperti itu, manusia hanya akan tenggelam dalam budaya populer yang melihat 

permukaan, jauh dari kedalaman spiritual yang menjadi hakikat keberadaannya.12 

Dalam kerangka Toshihiko Izutsu dalam bukunya Sufism and Taoism, alam 

dipahami melalui pola bersama Sufisme-Taoisme sebagai realitas berlapis yang 

bergerak dari Yang Tak Terkatakan menuju kemajemukan.13 Sufisme menyebut alur 

ini tajallī (penyingkapan Ilahi), sementara Taoisme merumuskannya sebagai 

Jalan/Way yang mengalir alami.14 Berdasarkan uraian tentang kosmos Izutsu, 

menegaskan bahwa kosmos adalah penyingkapan yang bernilai, sehingga relasi 

 
10 William C. Chittick, Kosmologi Islam dan Dunia Modern: Relevansi Ilmu-Ilmu 

Intelektualisme Islam Terj. Arif Mulyadi, h. 111. 
11 Karen Amstrong, Sacred natureࣟ: Bagaimana Memulihkan Keakraban dengan Alam Terj. 

Yuliani Liputo (Bandung: Mizan Pustaka, 2023). 
12 Seyyed Hossein Nasr, Antara Tuhan, Manusia, dan Alam Terj. Ali Noer Zaman 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2021), 185. 
13 Toshihiko Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical 

Concepts of Ibn ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu (Lahore: Suhail Academy, 2005), h. 479. 
14 Izutsu, h. 471–473. 



5 
 

 
 

manusia–alam perlu ditata secara penuh hormat dan berimbang, bukan sekadar 

berorientasi ekonomis (untung-rugi).  

Menurut Seyyed Hossein Nasr, akar krisis ekologi modern adalah hilangnya 

kesakralan alam dan terputusnya ilmu dari dasar-dasar metafisika. Solusinya ialah 

memulihkan cara pandang yang melihat alam sebagai penampakan Tuhan serta 

menata kembali tata susun pengetahuan agar sains dan kebijakan lingkungan 

bertumpu pada nilai-nilai tauhid. Dengan demikian, perbaikan ekologi tidak cukup 

bersifat teknis, tetapi juga memerlukan pembaruan spiritual.15  

Sementara William C. Chittick memberi perangkat konseptual rinci dari 

kosmologi Ibn ‘Arabî: tajallī, barzakh (alam imajinal sebagai perantara kosmos-

jiwa), dan insān kamīl sebagai poros etik.16 

Pandangan ketiga tokoh tersebut menunjukkan bahwa pembacaan 

kosmologi tasawuf tidak berhenti pada tataran metafisik, tetapi berimplikasi 

langsung terhadap cara manusia memaknai keberadaannya di alam. Solusi ekologis 

yang ditawarkan melalui kosmologi tasawuf tidak hanya bersifat teknis atau 

kebijakan, tetapi menuntut perubahan kesadaran, yaitu kembalinya pandangan 

bahwa alam adalah ayat Tuhan yang harus dibaca, dihormati, dan dijaga. 

Doktrin metafisik sendiri dapat berperan sebagai landasan inti dari semua 

usaha intelektual. Hasil dari penerapan tersebut adalah metafisik yang dapat 

menjadi penciptaan standar untuk menilai hasil dan implikasi berbagai sains, bukan 

untuk menyetirnya, melainkan untuk menunjukkan batasan setiap fungsi sains dan 

 
15 Nasr, Antara Tuhan, Manusia, dan Alam Terj. Ali Noer Zaman, h. 22. 
16 William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination (Albany: SUNY Press, 1989), h. 30. 



6 
 

 
 

makna penemuan yang telah melampaui batasan. Singkatnya, hasilnya adalah 

terciptanya alat untuk mengkritisi sains dan penerapannya secara kreatif dan 

bermanfaat.17 

Dengan cara pandang kosmologi tasawuf dapat menjadi jembatan antara 

spiritualitas dan praksis ekologis. Ia menghadirkan landasan ontologis, etis, dan 

aksiologis bagi pembangunan ekologi yang berkeadilan dan berkelanjutan. Hal ini 

juga membuka terhadap khazanah epistemologis yang kaya dalam Islam.18 

B. Rumusan Masalah 

Penelitian ini berangkat dari kegelisahan akademik terhadap krisis 

ekologis modern yang tidak hanya bersumber pada persoalan teknis dan ekonomi, 

tetapi juga pada krisis cara pandang metafisik manusia terhadap alam. Dalam 

konteks ini, kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī menawarkan pandangan dunia yang 

memandang alam sebagai manifestasi Ilahi yang sarat makna spiritual. Namun, 

pembacaan terhadap kosmologi tersebut dalam konteks ekologis kontemporer 

masih memerlukan elaborasi filosofis yang lebih sistematis, khususnya melalui 

interpretasi para pemikir modern seperti William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka rumusan masalah dalam 

penelitian ini adalah:  

1. Bagaimana struktur metafisik kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī yang 

meliputi konsep tajallī, barzakh, martabat wujūd, dan insān kāmil? 

 
17 Nasr, Antara Tuhan, Manusia, dan Alam Terj. Ali Noer Zaman, h. 180. 
18 Damyati, “Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Konsep Metafisik dalam Islam,” El-

Furqania 1, no. 1 (2015), h. 2. 



7 
 

 
 

2. Bagaimana William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu menafsirkan 

kosmologi Ibn ʿArabī dalam kerangka pemikiran kontemporer? 

3. Bagaimana relevansi kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī tersebut dalam 

perumusan etika ekologis dan kesadaran lingkungan kontemporer? 

Rumusan masalah ini menjadi dasar analisis untuk menelaah hubungan 

ontologis antara Tuhan, manusia, dan alam dalam perspektif kosmologi tasawuf, 

serta untuk merumuskan kemungkinan pengembangan etika ekologis yang berakar 

pada kesadaran metafisik dan spiritual. 

C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian 

Dengan menjadikan tasawuf sebagai jalan alternatif dalam membaca 

kosmos, penelitian ini bertujuan untuk menggali nilai-nilai kosmologi, serta 

menegaskan kembali peran metafisika sebagai pusat orientasi dalam pemikiran 

keislaman yang holistik dan berkelanjutan. 

Signifikansi penelitian ini diharapkan dapat: 

1. Memberikan wawasan akademik bagi para akademis. 

2. Memberikan sumbangan pemikiran bagi pembaca di dunia Islam. 

3. Menjadi bahan masukkan dan menambah wawasan keilmuan dalam bidang 

tasawuf. 

D. Definisi Operasional 

1. Kosmologi 

Istilah kosmologi berasal dari bahasa Yunani: kosmos yang bermakna 

sebuah tatanan atau susunan yang indah, dan logos yang merujuk pada ilmu atau 

wacana. Dengan demikian, secara sederhana dapat dikatakan bahwa kosmologi 



8 
 

 
 

adalah ilmu yang menelaah keteraturan dan kesatuan alam semesta. Ia berupaya 

memahami bagaimana berbagai fenomena kosmik dari asal usul hingga struktur 

tersusun dalam sebuah keseluruhan yang koheren dan bermakna sebagai satu sistem 

terpadu.19 

Dalam kamus filsafat kosmologi berarti studi yang mempelajari alam 

semesta sebagai sistem yang teratur dan rasional, ilmu yang memandang 

keseluruhan sebagai suatu yang integral. Dalam metafisika, kosmologi berarti 

pertanyaan-pertanyaaan mengenai asal-usul alam semesta, penciptaannya dan 

kekekalannya, mekanisme, kodratnya, waktu, ruang, dan kasualitas.20 

Kosmologi juga dapat dipahami sebagai suatu kerangka pandangan yang 

sistematis dan menyeluruh, yang tidak hanya bertujuan untuk menganalisis 

fenomena alam dan sosial, tetapi juga menciptakan landasan bagi manusia untuk 

menjalin hubungan yang seimbang serta harmonis dengan dunia sekitarnya.21 

Ilmu-ilmu kosmologi sangat bergantung pada kerangka pandang si 

pengamat, sehingga karakter dan pendekatannya tidak dapat dipisahkan dari 

landasan wahyu atau nilai-nilai kualitatif khas peradaban tempat ilmu tersebut 

berkembang. Dengan kata lain, setiap sistem kosmologi dibentuk oleh visi dunia 

(worldview) yang dianut oleh masyarakatnya. Oleh karena itu, dalam satu 

peradaban yang sama, bisa saja berkembang beragam bentuk ilmu kosmologis yang 

 
19 Harry Hamersma, Pintu Masuk ke Dunia Filsafat (Yogyakarta: Kanisius, 2018), h. 22-

23. 
20 Tim Panca Aksara, Kamus Istilah Filsafat (Temanggung: Desa Pustaka Indonesia, 2020), 

h. 87. 
21 Kuswoyo, “Pendekatan Kosmologis dalam Pengkajian Islam,” El-Wasathiya 6, no. 1 

(2018), h. 69. 



9 
 

 
 

membahas objek yang serupa, namun didasarkan pada sudut pandang dan prinsip 

epistemologis yang berbeda. 

Secara operasional dalam penelitian ini, kosmologi dipahami sebagai studi 

tentang keteraturan, struktur, dan kesatuan alam semesta, termasuk pertanyaan 

mengenai makna keseluruhan sebagai suatu sistem terpadu. 

2. Kosmologi Tasawuf  

Dalam khazanah pemikiran Islam, untuk memahami perbedaan antara 

kosmologi falsafi dan kosmologi tasawuf dapat dilihat bagaimana cara keduanya 

memahami hakikat keberadaan (ontologi), sumber pengetahuan (epistemologi), dan 

tujuan nilai (aksiologi).  

Kosmologi yang bercorak filsafat, seperti yang dikembangkan oleh pemikir 

besar semacam al-Farabi dan Ibn Sina yang memandang realitas sebagai sistem 

berlapis, dengan Tuhan sebagai wujud niscaya (wajib al-wujud) yang menjadi 

sebab pertama bagi munculnya seluruh entitas lain yang bersifat mungkin (mumkin 

al-wujud).22 

Sementara itu, dalam kosmologi tasawuf seperti yang digambarkan oleh Ibn 

‘Arabî, semesta tidak sekadar dianggap sebagai ciptaan terpisah, melainkan 

merupakan pancaran atau penampakan (tajalli) dari Wujud Ilahi yang Esa. 

Pandangan ini menempatkan seluruh alam dalam posisi reflektif terhadap 

 
22 H. F. Zarkasyi, “Ibn Sina’s Concept of Wajib al-Wujud,” Tsaqafah 7, no. 2 (2011), h. 378. 



10 
 

 
 

keberadaan Tuhan, yang menunjukkan keterhubungan batiniah antara yang 

transenden dan yang imanen.23 

Dari sisi epistemologis, pendekatan filsafat Islam menekankan penggunaan 

akal dan wahyu secara harmonis sebagai sarana memperoleh kebenaran. Berbeda 

dengan itu, tasawuf menawarkan jalur marifat melalui pengalaman spiritual 

langsung yang dicapai lewat penjernihan jiwa, rasa batin (dzawq), serta 

menganggap semesta adalah "kitab" kedua selain al-Qur’an yang bisa dibaca 

melalui tafaqquh (perenungan) dan penyaksian ruhani (syuhūd).24 

Dalam kerangka nilai (aksiologi), kosmologi rasional melihat alam sebagai 

ciptaan yang patut dimanfaatkan secara bertanggung jawab dalam batasan syariat. 

Sebaliknya, sufisme memandang alam sebagai manifestasi Nama-Nama Tuhan 

yang menyimpan makna spiritual mendalam, sehingga menuntut penghormatan dan 

perlakuan sakral. Dengan kata lain, kosmologi tasawuf tidak hanya menyajikan 

pemahaman metafisik, tetapi juga mengajak manusia menjalani kehidupan spiritual 

yang menyatu dengan semesta, Tuhan, dan dirinya sendiri secara menyeluruh.25 

Kosmologi tasawuf memiliki sejumlah ciri khas yang menjadikannya dapat 

dikategorikan sebagai suatu bentuk keilmuan spiritual yang utuh dan sistematis. 

Dari segi ontologi, kosmologi ini menunjukkan struktur bertingkat yang jelas 

melalui konsep-konsep seperti ʿalam al-hahut, lahut, jabarut, malakut, dan nasut, 

 
23 Bambang Irawan dkk., “Applying Ibn ʿArabī’s Concept of Tajallī: A Sufi Approach to 

Environmental Ethics,” Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism 10, no. 1 (2021), h. 25-
26. https://doi.org/10.21580/tos.v10i1.7204. 

24 Nur Hadi Ihsan dkk., “SUFI EPISTEMOLOGY:  Being the Earliest Exposition in Kitâb 
al-Luma’ of al-Sarrâj and its Manifestation in the Works of Indonesian Sufis,” TSAQAFAH 17, no. 
2, h. 277–279. (2022), https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v17i2.7104. 

25 Nasr, Antara Tuhan, Manusia, dan Alam Terj. Ali Noer Zaman, h. 60. 



11 
 

 
 

yang membentuk suatu sistem tanzil al-wujud, yakni pemahaman kosmos sebagai 

hirarki keberadaan yang tersusun dari yang paling transenden hingga yang paling 

imanen. Struktur tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi saling terkait secara koheren 

berdasarkan prinsip tauhid, yang mengajarkan bahwa tidak ada satu pun bagian dari 

realitas yang terlepas dari sumber asalnya, yaitu Tuhan.26 

Selain itu, validitas dari sistem kosmologi ini tidak bergantung pada 

verifikasi empiris sebagaimana sains modern, tetapi dikukuhkan melalui metode 

verifikatif batin berupa kasyf (penyingkapan spiritual), syuhud (penyaksian batin), 

dan tajriba dzawqiyyah (pengalaman spiritual intuitif). Dalam epistemologi 

tasawuf, metode-metode ini diakui sebagai sarana untuk mencapai yaqin (kepastian 

pengetahuan), setara nilainya dengan kepastian epistemik dalam kerangka 

rasionalitas.27 

Dengan kerangka pemikiran yang tersusun secara sistematis, metode 

pengetahuan yang khas, serta dampak praktis yang menyentuh ranah spiritual dan 

ekologis, kosmologi tasawuf berkembang menjadi suatu sistem ilmiah spiritual 

yang tidak hanya menawarkan wawasan ontologis, tetapi juga menyediakan alat 

konseptual yang signifikan dalam konteks modern. 

3. Ekologi 

Ekologi dalam penelitian ini adalah studi ilmiah tentang interaksi antara 

organisme dan lingkungannya yang menentukan struktur dan fungsi sistem makluk 

 
26 Zainun Nasihah, “Visi Kesadaran Kosmik dalam Kosmologi Sufi Ibn ʿArabi” (Disertasi, 

Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah, 2020). 
27 Nasihah. 



12 
 

 
 

hidup pada berbagai tingkat organisasi (individu; populasi; ekosistem),28 yang pada 

penelitian ini diperluas menjadi studi dimensi nilai/spiritual sebagai variabel yang 

mempengaruhi perilaku dan tata kelola manusia terhadap alam. 

E. Penelitian Terdahulu 

1. Misbahul Hadi, Kosmologi Tasawuf: Kajian Relasi Gender dalam Ajaran Muh. 

Jalaluddin Rumi, Tesis Pascasarjana UIN Sunan Ampel Surabaya, 2024. 

Penelitian Misbahul Hadi berfokus pada kosmologi tasawuf dalam 

perspektif Jalaluddin Rumi dengan penekanan utama pada relasi gender dan 

spiritualitas dalam kerangka sufistik. Kosmologi dalam penelitian tersebut 

digunakan sebagai landasan untuk memahami dinamika relasi maskulin–feminin, 

simbolisme cinta ilahi, serta kesatuan eksoterik–esoterik dalam ajaran Rumi. 

Dengan demikian, orientasi penelitian ini lebih menitikberatkan pada dimensi 

antropologis-relasional dalam tasawuf, khususnya terkait konstruksi spiritualitas 

gender dan kesatuan manusia dalam prinsip tauhid.29 

Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini tidak berfokus pada relasi 

gender dalam kosmologi tasawuf, melainkan pada pembacaan kosmologi Ibn 

ʿArabī dalam konteks krisis ekologi kontemporer. Penelitian ini secara khusus 

menganalisis konsep-konsep ontologis seperti tajallī, martabat wujūd, barzakh, dan 

insān kāmil sebagai dasar etika ekologis dalam perspektif sufistik. Selain itu, 

penelitian ini juga menggunakan pendekatan hermeneutik filosofis serta 

 
28 Charles J. Krebs, Ecology: The Experimental Analysis of Distribution and Abundance, 6 

ed. (Edinburgh: Pearson, 2014), h. 20. 
29 Misbahul Hadi, “Kosmologi Tasawuf: Kajian Relasi Gender dalam Ajaran Muh. 

Jalaluddin Rumi” (Pascasarjana UIN Sunan Ampel Surabaya, 2024). 



13 
 

 
 

membandingkan dua pembaca utama Ibn ʿArabī, yaitu William C. Chittick dan 

Toshihiko Izutsu, untuk menunjukkan relevansi kosmologi tasawuf terhadap 

kesadaran ekologis modern. Dengan demikian, perbedaan utama terletak pada 

fokus kajian, objek tokoh, pendekatan analitis, serta tujuan penelitian: penelitian 

Misbahul Hadi berorientasi pada relasi gender dalam kosmologi Rumi, sedangkan 

penelitian ini berorientasi pada formulasi etika dan kesadaran ekologis berbasis 

kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī. 

2. Muhammad Haidar Izzuddin dan Munawar Holil, Pengaruh Tasawuf terhadap 

Kosmologi Uluan Sumatera Selatan dalam Teks Usurran Ganti, Jurnal: 

Zawiyah Vol. 9 No. 2, 2023. 

Penelitian Muhammad Haidar Izzuddin dan Munawar Holil mengkaji 

pengaruh tasawuf terhadap kosmologi lokal masyarakat Uluan Sumatera Selatan 

melalui teks Usurran Ganti. Fokus utama penelitian ini adalah pada integrasi ajaran 

tasawuf dalam kosmologi budaya Melayu lokal yang tercermin dalam simbol, 

praktik sosial, dan nilai-nilai komunitas. Tasawuf dalam penelitian tersebut 

dipahami sebagai kekuatan spiritual yang membentuk struktur simbolik dan praksis 

kehidupan masyarakat, sehingga menghasilkan kosmologi religius yang hidup 

dalam tradisi budaya dan pengalaman spiritual kolektif. Dengan demikian, orientasi 

penelitian ini bersifat kultural-antropologis, yakni melihat tasawuf sebagai basis 

pembentukan kosmologi lokal dan identitas komunitas.30 

 
30 Muhammad Haidar Izzuddin dan Munawar Holil, “Pengaruh Tasawuf terhadap 

Kosmologi Uluan Sumatera Selatan dalam Teks Usurran Ganti,” Zawiyah 9, no. 2 (2023). 



14 
 

 
 

Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini tidak berfokus pada 

kosmologi tasawuf dalam konteks budaya lokal atau tradisi masyarakat tertentu, 

melainkan pada konstruksi kosmologi metafisik Ibn ʿArabī dan relevansinya 

terhadap persoalan ekologis kontemporer. Penelitian ini menempatkan kosmologi 

tasawuf sebagai kerangka ontologis dan etis untuk membaca relasi manusia dan 

alam dalam konteks krisis lingkungan modern. Selain itu, penelitian ini 

menggunakan pendekatan filosofis-hermeneutik dengan membandingkan 

interpretasi William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu terhadap kosmologi Ibn 

ʿArabī, sehingga menghasilkan pembacaan konseptual yang sistematis mengenai 

etika ekologis sufistik. Dengan demikian, perbedaan utama terletak pada objek 

kajian, pendekatan, dan tujuan penelitian: penelitian Haidar Izzuddin dan Munawar 

Holil berorientasi pada kosmologi tasawuf dalam budaya lokal Melayu, sedangkan 

penelitian ini berorientasi pada formulasi kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī sebagai 

dasar kesadaran dan etika ekologis dalam konteks global kontemporer. 

3. Ayu Lestari, Implikasi Nilai-Nilai Ekologis dalam Teori Kosmologi Ikhwān 

al-Ṣafā‘, Tesis, Magister Aqidah & Filsafat Islam, UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2019. 

Penelitian Ayu Lestari mengkaji implikasi nilai-nilai ekologis dalam 

kosmologi Ikhwān al-Ṣafā‘ dengan menekankan bagaimana kosmologi filsafat 

Islam klasik tersebut mengandung struktur metafisik yang selaras dengan kesadaran 

ekologis modern. Penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan tentang hierarki 

wujud, harmoni kosmos, dan relasi manusia–alam dalam pemikiran Ikhwān al-

Ṣafā‘ dapat dijadikan dasar untuk membangun paradigma ekologis kontemporer. 



15 
 

 
 

Dengan demikian, orientasi penelitian ini terletak pada eksplorasi nilai-nilai 

ekologis dalam kosmologi filsafat Islam klasik secara konseptual dan historis, serta 

relevansinya terhadap pemikiran ekologis modern.31 

Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini tidak berfokus pada 

kosmologi Ikhwān al-Ṣafā‘ maupun pada eksplorasi nilai ekologis dalam tradisi 

filsafat Islam klasik secara umum, melainkan secara khusus pada kosmologi 

tasawuf Ibn ʿArabī. Penelitian ini juga tidak hanya mengidentifikasi nilai-nilai 

ekologis dalam struktur kosmologi, tetapi melakukan pembacaan hermeneutik 

terhadap konsep-konsep ontologis utama Ibn ʿ Arabī seperti tajallī, martabat wujūd, 

barzakh, dan insān kāmil untuk merumuskan landasan etika dan kesadaran ekologis 

sufistik. Selain itu, penelitian ini memperkaya analisis dengan membandingkan 

interpretasi dua sarjana kontemporer, William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu, 

sehingga menghasilkan pembacaan komparatif yang lebih filosofis dan kontekstual 

terhadap problem ekologi modern. Dengan demikian, perbedaan utama terletak 

pada objek kajian, pendekatan analisis, serta kerangka teoritik yang digunakan: 

penelitian Ayu Lestari berfokus pada kosmologi Ikhwān al-Ṣafā‘ dan nilai 

ekologisnya secara konseptual-historis, sedangkan penelitian ini berfokus pada 

kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī dan formulasi etika ekologis melalui pembacaan 

hermeneutik dan komparatif terhadap Chittick dan Izutsu. 

 
31 Ayu Lestari, “Implikasi Nilai Nilai Ekologis dalam Teori Kosmologi Ikhwān al Ṣafā‘” 

(Tesis, UIN Syarif Hidayatullah, 2019). 



16 
 

 
 

4. Ali Abdillah, Aspek Ontologi dan Kosmologi Dalam Ajaran Tasawuf Martabat 

Tujuh Shaykh Abdul Muhyi Pamijahan, Islam Nusantara: Journal for the Study 

of Islamic History and Culture, Vol.ௗ4 No.ௗ2, 2023. 

Jurnal tentang ajaran Shaykh Abdul Muhyi Pamijahan mengkaji aspek 

ontologi dan kosmologi dalam doktrin Martabat Tujuh yang berkembang dalam 

tradisi tasawuf Nusantara, khususnya dalam tarekat Shattariyah. Fokus utama 

penelitian tersebut adalah pada struktur metafisik wujud yang meliputi tahapan 

ketuhanan (ahadiyah, wahdah, wahidiyah), konsep tajallī, serta struktur kosmos 

yang terbagi ke dalam berbagai alam hingga mencapai konsep insān kāmil. 

Penelitian ini bersifat deskriptif-konseptual terhadap ajaran Martabat Tujuh sebagai 

sistem kosmologi tasawuf yang hidup dalam tradisi Islam Nusantara, dengan 

penekanan pada pemahaman ontologis mengenai manifestasi wujud dan struktur 

realitas spiritual dalam kerangka doktrin tersebut.32 

Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini tidak berfokus pada 

ajaran Martabat Tujuh dalam tradisi tasawuf Nusantara maupun pada kajian 

deskriptif terhadap doktrin ontologis suatu tarekat tertentu. Penelitian ini secara 

khusus mengkaji kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī dalam konteks pemikiran 

kontemporer dan relevansinya terhadap krisis ekologis modern. Selain itu, 

penelitian ini menggunakan pendekatan hermeneutik filosofis untuk menafsirkan 

konsep-konsep ontologis seperti tajallī, martabat wujūd, barzakh, dan insān kāmil 

sebagai landasan etika ekologis. Penelitian ini juga menghadirkan analisis 

 
32 Ali Abdillah, “Aspek Ontologi dan Kosmologi Dalam Ajaran Tasawuf Martabat Tujuh 

Shaykh Abdul Muhyi Pamijahan,” Islam Nusantara: Journal for the Study of Islamic History and 
Culture 4, no. 2 (2023). 



17 
 

 
 

komparatif terhadap dua pemikir kontemporer, William C. Chittick dan Toshihiko 

Izutsu, guna memperlihatkan bagaimana kosmologi Ibn ʿArabī dapat dibaca ulang 

secara kontekstual dalam wacana ekologi global. Dengan demikian, perbedaan 

utama terletak pada objek kajian, konteks analisis, dan tujuan penelitian: artikel 

tentang Shaykh Abdul Muhyi berorientasi pada kajian ontologi dan kosmologi 

Martabat Tujuh dalam tradisi tasawuf Nusantara, sedangkan penelitian ini 

berorientasi pada pembacaan kontemporer kosmologi Ibn ʿArabī dan formulasi 

etika ekologis sufistik melalui pendekatan hermeneutik dan komparatif. 

5. Zainun Nasihah (2020), Visi Kesadaran Kosmik dalam Kosmologi Sufi Ibn 

‘Arabî (Disertasi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta). 

Disertasi Zainun Nasihah mengkaji kosmologi Ibn ʿArabī dengan 

menitikberatkan pada konsep kesadaran kosmik sebagai bentuk kesadaran tauhid 

dalam evolusi spiritual manusia. Penelitian tersebut berupaya menunjukkan 

bagaimana kosmologi sufistik Ibn ʿArabī mampu menjembatani dimensi sains, 

teologi, filsafat, dan tasawuf serta menawarkan kritik terhadap paradigma 

rasionalisme dan positivisme modern. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif 

kepustakaan dan analisis filosofis terhadap karya-karya utama Ibn ʿArabī, 

penelitian ini berorientasi pada pembentukan kesadaran kosmik dan spiritualitas 

tauhid sebagai kerangka kesadaran religius manusia modern.33 

 Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini tidak hanya mengkaji 

kosmologi Ibn ʿ Arabī sebagai basis kesadaran kosmik dan spiritualitas tauhid, tetapi 

 
33 Zainun Nasihah, “Visi Kesadaran Kosmik dalam Kosmologi Sufi Ibn ʿArabi” 

(Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah, 2020). 



18 
 

 
 

secara khusus memfokuskan pada relevansi kosmologi tasawuf tersebut dalam 

merumuskan etika dan kesadaran ekologis kontemporer. Penelitian ini 

mengarahkan analisis pada relasi ontologis antara Tuhan, manusia, dan alam 

sebagai satu kesatuan kosmik yang memiliki implikasi etis terhadap krisis 

lingkungan modern. Selain itu, penelitian ini menggunakan pendekatan 

hermeneutik filosofis serta menghadirkan pembacaan komparatif terhadap 

interpretasi William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu atas kosmologi Ibn ʿArabī, 

sehingga menghasilkan perspektif baru yang lebih kontekstual dalam membaca 

hubungan antara kosmologi sufistik dan ekologi. Dengan demikian, perbedaan 

utama terletak pada fokus dan tujuan penelitian: disertasi Zainun Nasihah 

berorientasi pada pembentukan kesadaran kosmik dan tauhid dalam perkembangan 

spiritual manusia, sedangkan penelitian ini berorientasi pada formulasi etika 

ekologis dan kesadaran lingkungan berbasis kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī melalui 

pembacaan hermeneutik dan komparatif terhadap pemikir kontemporer. 

F. Kajian Teori dan Kerangka Pikir 

1. Kosmologi Tasawuf 

Landasan utama kosmologi tasawuf adalah pandangan bahwa realitas 

semesta merupakan manifestasi dari keberadaan Tuhan. Dalam epistemologi 

tasawuf tidak menafikan peran akal dan indera. Meskipun penting, keduanya tidak 

dianggap sebagai sumber final kebenaran, melainkan sarana awal yang memerlukan 

validasi melalui otoritas wahyu.34 

 
34 Henry Corbin, Imajinasi Kreatif: Sufisme Ibn ‘Arabi (Yogyakarta: LKiS, 2002) h. 283–

284. 



19 
 

 
 

Realitas paling dalam dari alam semesta adalah Tuhan yakti "Dia" tetapi 

juga "Bukan Dia" (He/Not He). Maksudnya, segala sesuatu yang ada di alam 

semesta berasal dari Tuhan dan merupakan manifestasi dari-Nya, namun Tuhan 

tidak bisa disamakan secara langsung dengan makhluk.35 

Semua ciptaan adalah produk dari imajinasi kosmik. Dunia ini tampak 

nyata, tapi hakikatnya adalah penampakan atau bayangan dari Realitas Ilahi yang 

tiada batas. Segala sesuatu selain Tuhan adalah bagian dari imajinasi Tuhan. Dunia 

tidak sepenuhnya nyata, tetapi juga tidak sepenuhnya ilusi. Dunia adalah cerminan 

dari realitas Ilahi yang terus-menerus berubah dan bermanifestasi dalam bentuk 

yang beragam.36 

Konsep ini menegaskan bahwa seseorang yang tidak memahami tingkat dari 

imajinasi tidak akan pernah benar-benar mengakses pengetahuan sejati. Mereka 

mungkin tahu secara logika, tetapi belum mengalami realitas dari pengetahuan 

tersebut dalam wujudnya yang hakiki.37 

2. Kosmologi Tasawuf Ibn ‘Arabî 

Ibn ʿArabî memandang alam bukan sebagai kumpulan benda netral, 

melainkan sebagai arena penyingkapan Ilahi (tajalli) di mana Nama-Nama Tuhan 

terhampar dalam berbagai tingkatan wujud, kosmos bagi Ibn ʿArabî bersifat 

berlapis, hubungan antara Pencipta dan ciptaan terwujud lewat struktur-struktur. 

Dalam bingkai itu, kemampuan melihat bukan sekadar aktivitas indrawi, ia 

 
35 Hans Abdiel Harmakaputra, “Becoming a Perfect Human: Ibn ‘Arabī’s Thoughts and Its 

Spiritual Legacy,” Ulumuna 17, no. 2 (2013), h. 347. 
36 Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-’Arabî’s Metaphysics of Imagination, 115. 
37 Ali Usman, Buku Ajar Tasawuf Falsafi (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2022), h. 114–

116. 



20 
 

 
 

merupakan fungsi spiritual yang membedakan antara penglihatan orang biasa dan 

penglihatan orang yang tercerahkan.38 

Sebagai penggambaran atas perbedaan itu, Addas mengutip pernyataan Ibn 

ʿArabî dalam Futûhât: 

“Di samping itu, mustahil mengetahui Allah di dalam segala sesuatu 
kecuali melalui manifestasi segala sesuatu dan melalui peniadaan 
status mereka. Mata kaum awam berhenti pada status segala 
sesuatu, sedangkan mata orang yang memiliki pencerahan wahyu 
tak melihat apa pun di dalam segala sesuatu kecuali Allah….” 

“Tujuannya adalah mengenal Allah dalam kedudukan-Nya sebagai 
Pencipta alam, dan pengetahuan ini hanya dapat dicapai setelah memperoleh 
pengetahuan tentang alam. Demikianlah yang dipahami hamba Allah yang paling 
sempurna…” 

Perlu dicermati bahwa Ibn ‘Arabî memastikan perbedaan antara pertama 

orang yang hanya melihat Tuhan di dalam segala sesuatu dan kedua orang yang 

melihat segala sesuatu dan Tuhan di dalamnya. Menurut Ibn ‘Arabî, yang kedua 

lebih utama daripada yang pertama. 

Kedua pendirian itu terkait dengan sudut pandang waqif yakni orang yang 

datang berlindung pada kehadirat Ilahi dan sejak saat itu dan seterusnya tak melihat 

apa pun kecuali Allah, dan raji yaitu orang yang telah kembali dari Allah menuju 

makhluk, seraya tetap hadir bersama Allah karena dia melihat “Wajah” Allah di 

dalam segala sesuatu.39 

“Mendekat kepada Allah namun (secara bersamaan) dekat dengan makhluk 
merupakan karunia sempurna (yang diperoleh manusia) dari Asma Ilahi.” 

 

 
38 Claude Addas, Mencari Belerang Merah: Kisah Hidup Ibn ʿArabi, terj. Zaimul Am 

(Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 2004), h. 204. 
39 Addas, Mencari Belerang Merah: Kisah Hidup Ibn ʿArabi, terj. Zaimul Am, h. 205. 



21 
 

 
 

Tapi masih ada tingkatan lain yang bahkan lebih tinggi: tingkatan yang di 

dalamnya “melihat Tuhan setara dengan melihat alam”. Hamba yang mencapai 

tingkatan ini tak pernah berhenti merenungkan kemajemukan dalam Yang Esa dan 

Yang Esa dalam kemajemukan.40 

3. Ekologi Tasawuf 

Teori ekologi tasawuf berakar dari pandangan metafisik Islam yang 

menempatkan seluruh wujud sebagai satu kesatuan yang bersumber dari Tuhan. 

Dengan demikian, alam bukanlah entitas yang terpisah, melainkan bagian dari 

kesatuan wujud (wahdat al-wujud) yang secara ontologis menegaskan 

keterhubungan antara Tuhan, manusia, dan kosmos.41 Pandangan ini menempatkan 

alam sebagai entitas yang memiliki nilai dasar, bukan sekadar objek material, 

sehingga merusak alam berarti mengganggu keseimbangan dan harmoni 

keberadaan Tuhan. Teori ini menjadi dasar ontologis bagi pengembangan etika 

ekologis sufistik, di mana menjaga keseimbangan alam berarti menjaga keteraturan 

wujud yang berasal dari Tuhan. 

Selain sebagai struktur metafisik, teori ekologi tasawuf juga berpijak pada 

kesadaran sakralitas kosmos, sebagaimana ditegaskan oleh Seyyed Hossein Nasr. 

Dalam pandangan Nasr, akar krisis ekologi modern terletak pada desakralisasi alam 

dan terputusnya ilmu dari prinsip metafisika.42 Alam yang semula dipahami sebagai 

teofani (penampakan Tuhan), direduksi menjadi sekadar objek ekonomi dan 

teknologi. Karena itu, pemulihan hubungan manusia dengan alam harus dimulai 

 
40 Addas, Mencari Belerang Merah: Kisah Hidup Ibn ʿArabi, terj. Zaimul Am, h. 206. 
41 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 478–479. 
42 Nasr, Antara Tuhan, Manusia, dan Alam Terj. Ali Noer Zaman, h. 22. 



22 
 

 
 

dengan rekonstruksi pandangan dunia sakral, yakni dengan menempatkan sains dan 

kebijakan lingkungan di bawah hierarki pengetahuan yang berpuncak pada realitas 

transenden.43 Dengan kerangka ini, teori ekologi tasawuf memberikan fondasi 

aksiologis (nilai) bagi etika lingkungan, bahwa tindakan ekologis harus dilandasi 

kesadaran spiritual, bukan sekadar dorongan pragmatis atau teknis. 

Selanjutnya, teori ini diperkuat oleh pendekatan William C. Chittick yang 

menguraikan kosmologi Ibn ‘Arabî melalui konsep barzakh (alam imajinal) dan 

insan kamil.44 Dalam struktur ini, manusia berperan sebagai mikrokosmos yang 

merefleksikan seluruh tatanan makrokosmos, sehingga menjadi poros etik yang 

menjembatani antara Tuhan dan alam. Tanggung jawab manusia terhadap alam 

bukan semata-mata fungsi sosial, tetapi tugas kosmis dan spiritual yang terkait 

dengan amanah Tuhan.45 

Dengan demikian, teori ekologi tasawuf menegaskan bahwa solusi terhadap 

krisis lingkungan tidak cukup dilakukan melalui kebijakan teknis, tetapi 

memerlukan transformasi kesadaran metafisik. Alam harus kembali dipahami 

sebagai tanda-tanda Tuhan (ayat Allah) yang hidup dan sakral dan menjaga alam 

berarti menegakkan kembali harmoni Ilahi yang menjadi inti dari ajaran tasawuf. 

G. Metode Penelitian 

Rangkaian prosedur yang digunakan dalam penyempurnaan kajian ilmiah 

ini adalah sebagai berikut: 

 
43 Nasr, h. 23. 
44 Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-’Arabî’s Metaphysics of Imagination, h. 

112–121. 
45 Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-’Arabî’s Metaphysics of Imagination,  h. 

125–130. 



23 
 

 
 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Berangkat dari sifat objek kajian yang konseptual-metafisik dan berbasis 

teks, penelitian ini ditempatkan dalam pendekatan kualitatif dengan jenis library 

research (studi kepustakaan). Pendekatan kualitatif dipilih karena menekankan 

pemaknaan, konteks, dan interpretasi peneliti atas data yang bersifat wacana, 

sehingga selaras untuk menelusuri konstruksi konseptual kosmologi tasawuf 

melalui pembacaan hermeneutik dan analisis tematik terhadap bahan kajian teks 

primer dan sekunder.46 

Sebagai jenis penelitian library research, proses kerja meliputi, penetapan 

bahan kajian berupa karya primer para tokoh tasawuf serta kajian sekunder 

mutakhir, pengumpulan awal dan pendataan literatur, kritik sumber untuk menilai 

otentisitas/otoritas dan relevansi, serta interpretasi dan sistematisasi temuan 

menjadi tema yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.47 

2. Jenis Data 

Dalam penelitian ini, data yang digunakan berupa data dokumen yang 

bersifat tekstual. Jenis data tersebut mencakup: 

a. Data Primer 

Berupa karya-karya otentik atau edisi kritis yang merepresentasikan 

pemikiran pokok dalam kosmologi tasawuf seperti William C. Chittick dalam 

bukunya yang berjudul The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics 

of Imagination dan Toshihiko Izutsu yang berjudul Sufism and Taoism: A 

 
46 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2012), h. 6. 
47 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008), 

h. 3. 



24 
 

 
 

Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn ʿArabī and Lao-Tzu and 

Chuang-Tzu. 

b. Data Sekunder 

Berupa telaah akademik kontemporer (buku dan artikel jurnal) yang 

mengulas, mengontekstualkan, atau mengkritisi gagasan-gagasan kunci seperti 

kosmologi tasawuf dan ekologi. Pemilahan primer sekunder ini mengikuti prinsip 

penelitian kepustakaan yang menempatkan dokumen sebagai jejak wacana, 

sehingga dapat ditelaah secara sistematis untuk penarikan makna dan penalaran 

konseptual.48 

3. Tekni Pengumpulan Data 

Teknik dari penelitian yang dituliskan menggunakan dokumen juga persepsi 

dari deskripsi dalam bentuk tekstual dan menggali data melalui macam-macam 

literatur agar mendapatkan bukti yang sesuai dan simpulan dari judul penelitian 

“Pembacaan Kontemporer terhadap Kosmologi Tasawuf Ibn ʿArabî Ekologi: 

Pembacaan William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu”. Dengan menggali semua 

jenis dokumen lama dan baru dari berbagai macam sumber dan berbentuk tekstual 

seperti melalui tesis, disertasi, jurnal hingga buku dan lain sebagainya yang dapat 

dipertanggungjawabkan kebenarannya. Tentunya yang memiliki keterkaitan 

dengan problem yang diteliti oleh penulis. 

Teknik pengumpulan data yang dilakukan adalah dengan observasi dan 

dokumentasi. Adapun teknik yang digunakan terdiri dari lima tahapan yakni:  

 
48 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 

2017), 240. 



25 
 

 
 

a. Mengumpulkan referensi bacaan terkait konsep cinta secara mendalam 

buku karya William C. Chittick “The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-

‘Arabi’s Metaphysics of Imagination” dan buku karya Toshihiko Izutsu 

“Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical 

Concepts of Ibn ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu”.  

b. Mengidentifikasi definisi kosmologi dari buku karya William C. 

Chittick dan Toshihiko Izutsu.  

c. Menganalisis kesesuaian teori dengan konsep kosmologi dari dua tokoh 

tersebut.  

d. Mengklasifikasikan poin-poin kosmologi ke dalam kategori yang 

relevan dengan penelitian untuk memudahkan perbandingan. 

e. Menganalisis pembacaan kosmologi tasawuf dalam etika ekologi. 

4. Teknik Analisis Data 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif yang bertumpu pada data 

deskriptif berupa teks tertulis dan tuturan hasil observasi. Setelah seluruh data yang 

dibutuhkan terkumpul, peneliti menganalisisnya dengan kerangka teori yang 

relevan dengan persoalan penelitian, sehingga diperoleh temuan yang akurat dan 

dapat dipertanggungjawabkan.49 

Analisis data menggunakan pendekatan hermeneutik sebagaimana 

dikembangkan oleh Hans-Georg Gadamer. Secara operasional, penafsiran teks 

dilakukan melalui proses dialogis antara teks dan penafsir, yaitu sebuah dinamika 

 
49 Eriyanto, Analisis Isi: Pengantar Metodologi untuk Penelitian Ilmu Komunikasi dan 

Ilmu-Ilmu Sosial Lainnya (Jakarta: Prenada Media, 2015), h. 15. 



26 
 

 
 

pemahaman yang bergerak bolak-balik antara bagian dan keseluruhan sehingga 

makna tidak dibaca sebagai sesuatu yang statis tetapi selalu terbuka untuk 

reinterpretasi dalam horizon baru. Proses tersebut melibatkan kesadaran kritis atas 

fore-understanding atau prasangka awal peneliti, prasangka yang harus diakui dan 

dipertanyakan agar proses pemahaman menjadi reflektif serta upaya fusion of 

horizons (penyatuan cakrawala) di mana horizon historis teks dan horizon 

kontemporer peneliti bertemu sehingga lahir pemahaman yang produktif dan 

relevan secara kontekstual.50 

Dalam praktiknya, tahapan analisis mencakup, pertama pembacaan 

mendalam dan identifikasi unit makna, kedua pengodean tematik berdasarkan 

konsep-konsep kunci tasawuf, ketiga pergerakan hermeneutik antara bagian-bagian 

teks dan keseluruhan karya untuk merevisi dan mematangkan interpretasi, serta 

empat sintesis tematik yang menempatkan temuan teks dalam dialog dengan isu 

ekologis kontemporer. Pendekatan ini menempatkan peneliti bukan sebagai 

observator netral, melainkan sebagai partisipan reflektif yang secara sadar 

membawa dan menguji horizon pemahamannya demi memperoleh interpretasi 

tekstual yang bertanggung jawab secara historis dan relevan secara normatif.51 

H. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan penelitian ini disusun dengan merujuk Pedoman 

Karya Ilmiah UIN Antasari Banjarmasin serta pedoman penulisan ilmiah relevan 

 
50 Paul Regan, “Hans-Georg Gadamer’s philosophical hermeneutics: Concepts of reading, 

understanding and interpretation,” META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and 
Practical Philosophy 4, no. 2 (2012), h. 286-301. 

51 Regan, h. 286-301. 



27 
 

 
 

lainnya, agar format dan alur naskah konsisten dengan kaidah akademik. Naskah 

dibagi ke dalam sejumlah bab dan subbab sebagai berikut. 

Bab I memuat uraian latar belakang masalah, diikuti rumusan masalah, tujuan 

penelitian, dan signifikansi kajian. Bagian ini juga menyajikan definisi operasional 

atas istilah-istilah kunci yang digunakan dalam penelitian. 

Selanjutnya disajikan metode penelitian yang menjelaskan jenis dan pendekatan 

penelitian, sumber data, teknik pengumpulan data, serta prosedur analisis. Bab 

pendahuluan ini ditutup dengan sistematika penulisan, yang memaparkan alasan 

penyusunan setiap bab dan subbab. 

Bab II berisi tinjauan/ulasan teori yang menjadi fondasi analisis dan kerangka 

untuk membedah permasalahan, disusun ke dalam beberapa subbab sesuai 

kebutuhan pembahasan. 

Bab III memuat kajian teoretis tentang kosmologi dan ekologi tasawuf 

sebagaimana dipaparkan dalam masing-masing buku yang diteliti, sehingga 

menyediakan pijakan konseptual yang spesifik terhadap objek kajian. 

Bab IV menyajikan analisis dan pembahasan. Pada bagian ini diuraikan konsep 

kosmologi dan ekologi tasawuf, dilakukan penelaahan antarkeduanya, dianalisis 

konsep kosmologi dan ekologi tasawuf perspektif Toshihiko Izutsu dan William 

Clark Chittick. 

Bab V berisi simpulan penelitian serta rekomendasi untuk pengembangan kajian 

selanjutnya. 

 

 


