
 

51 
 

BAB III 
KARYA DAN PEMBACAAN WILLIAM C. CHITTICK DAN TOSHIHIKO 

IZUTSU 

BAB ini mengkaji landasan konseptual kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī 

sebagai kerangka teoretis dalam membaca relasi manusia dan alam. Pembahasan 

difokuskan pada empat konsep kunci, yaitu tajallī, barzakh, insān kāmil, dan 

martabat wujūd, yang merupakan simpul-simpul utama dalam bangunan metafisika 

kosmologi Ibn ʿArabī. Untuk menempatkan konsep-konsep tersebut dalam konteks 

pemikiran kontemporer, kajian ini menggunakan pembacaan William C. Chittick 

dan Toshihiko Izutsu sebagai dua representasi pendekatan hermeneutik yang saling 

melengkapi: Chittick dengan penekanan teologis-imajinatif dan Izutsu dengan 

analisis semantik. Melalui pendekatan studi kepustakaan dan analisis hermeneutik, 

dengan bertujuan merumuskan pemahaman kosmologis yang tidak berhenti pada 

dimensi spekulatif, tetapi membuka horizon etis yang relevan bagi perumusan 

tanggung jawab manusia terhadap krisis ekologis modern. 

A. William C. Chittick: Latar Belakang dan Kontribusi 

William Chittick (lahir 1943) adalah cendekiawan Amerika yang terkenal 

atas kajiannya tentang Rumi dan Ibnu ʿArabî. Ia menjabat Profesor Studi 

Keagamaan di Stony Brook University (SUNY). Latar pendidikan Chittick diawali 

dengan gelar BA dalam bidang sejarah dari College of Wooster, Ohio (1966) dan 

studi Islam di American University of Beirut. Dilanjutkan dengan PhD dalam 

bidang kesusastraan Persia di Universitas Teheran (1974) di bawah bimbingan 

Seyyed Hossein Nasr. Masa studi dan bekerja di Iran (1979) membuatnya 

mendalami pemikiran tasawuf klasik, terutama karya Ibnu ʿArabî bersama para 



52 
 

 
 

ulama seperti Jalal al-Din Ashtiyani, Henry Corbin, dan Toshihiko Izutsu. Setelah 

Revolusi Iran, Chittick kembali ke AS, sempat menjadi editor Encyclopaedia 

Iranica sebelum akhirnya bergabung dengan Stony Brook University sejak 1983.1 

Dalam studi tasawuf, Chittick dikenal luas karena menguraikan kosmologi 

dan metafisika Ibnu ʿArabî secara sistematis. Ia telah menulis dan menerjemahkan 

lebih dari 30 buku serta 150 artikel terkait pemikiran Islam (termasuk tasawuf, 

filsafat Islam, dan kosmologi). Karya-karyanya meliputi terjemahan dan tafsir 

klasik Sufi seperti karya Qabusî dan Kasf al-Asrâr, serta buku pengantar dan sintesis 

seperti Science of the Cosmos, Science of the Soul (2007) dan Self-Disclosure of 

God (1998). Chittick berupaya menyajikan gagasan-gagasan Ibnu ʿArabî dalam 

konteks teks aslinya untuk menghindari kesalahpahaman, misalnya ia sering 

menyusun kutipan langsung dari Futuhat al-Makkiyya agar “pengajaran Sang 

Syaikh disajikan dengan kata-kata Syaikh sendiri”. Dengan pendekatan 

hermeneutik dan penekanan kuat pada bahasa aslinya, Chittick memberikan 

kontribusi besar dalam memahami warisan intelektual tasawuf Ibnu ʿArabî.2 

B. Toshihiko Izutsu: Latar Belakang dan Kontribusi 

Toshihiko Izutsu (1914–1993) adalah cendekiawan Jepang terkemuka di 

bidang studi Islam dan agama komparatif. Sejak usia muda ia tertarik pada 

linguistik dan menguasai lebih dari 30 bahasa termasuk Arab, Persia, Ibrani, 

Sanskrit, dan Tionghoa. Rekam jejak akademiknya mencakup Profesor Filsafat 

 
1 William C. Chittick, “William C. Chittick - Curriculum Vitae,” 

https://sbsuny.academia.edu/WilliamCChittick/CurriculumVitae, diakses pada 15 Januari 2026. 
2 William C. Chittick, “William C. Chittick - Curriculum Vitae,” diakses pada 15 Januari 

2026. 



53 
 

 
 

Islam di McGill University, Kanada (1969–1975), dan Profesor di Imperial Iranian 

Academy of Philosophy (Institut Penelitian Filsafat Iran) di Teheran (1969–1974). 

Pada 1958 ia menyelesaikan terjemahan langsung Al-Qur’an ke dalam bahasa 

Jepang yang diakui luas untuk keakuratan bahasanya. Pendidikan tertingginya 

diperoleh dari Keio University, Tokyo, dan pengaruh awal Zen Buddhisme turut 

membentuk pandangannya dalam filsafat perbandingan.3 

Dalam studi tasawuf, Izutsu dikenal sebagai pionir analisis semantik 

konsep-konsep Sufi dan agama Timur. Ia menulis puluhan buku penting, termasuk 

karya klasik Ethico-Religious Concepts in the Qurʾan (1956) dan Sufism and 

Taoism (1983). Karya-karya Izutsu mengkaji pemikiran Sufi dengan pendekatan 

linguistik-semantik.4 

Dalam bukunya Sufism and Taoism, Izutsu mencoba membuka dialog 

lintas-tradisi dengan membandingkan gagasan ontologis Ibnu ʿArabî dengan 

konsep serupa dalam Taoisme (Lao-Tzu dan Chuang-Tzu). Pemikiran utama Izutsu 

berpusat pada upaya mengungkap struktur mendasar persepsi religius, dengan 

orientasi filosofi perbandingan yang orisinal dan transkultural. Secara khusus, ia 

menyoroti bagaimana baik Sufisme maupun Taoisme berbasis pada dua sumbu 

utama yaitu “Manusia Mutlak” dan “Manusia Sempurna” yang menghubungkan 

konsep-konsep kunci dalam tiap tradisi. 

 

 
3 Keio Times, “Toshihiko Izutsu: Sang Jenius yang Menjembatani Timur dan Barat,” 

https://www.keio.ac.jp/en/keio-times/features/2021/4/, April 2021. 
4 Keio Times. 



54 
 

 
 

C. Karya Utama Tokoh 

1. The Sufi Path of Knowledge oleh William C. Chittick 

William C. Chittick adalah salah satu penerus utama dalam studi pemikiran 

Ibn ʿArabī di dunia Barat. Selama lebih dari empat dekade, ia telah menulis dan 

menerjemahkan berbagai karya penting mengenai metafisika, kosmologi, dan 

epistemologi dalam tradisi tasawuf. Di antara sekian banyak publikasinya, karya 

yang paling berpengaruh dan menjadi dasar utama penelitian ini adalah The Sufi 

Path of Knowledge: Ibn al-ʿArabī’s Metaphysics of Imagination. Ia 

mengelompokkan ajaran-ajaran tersebut ke dalam enam bab besar: Teologi, 

Ontologi, Epistemologi, Hermeneutika, Soteriologi, dan Konsumasi (Kamal).5 

Karya ini menyajikan sintesis mendalam atas konsep-konsep utama dalam 

pemikiran Ibn ʿArabī melalui pendekatan filologis dan filosofis. Chittick 

menekankan pentingnya imajinasi (khayāl) dalam memahami relasi antara Tuhan, 

alam semesta, dan manusia. Ia membedakan antara dua aspek dalam memandang 

Tuhan: tanzīh (peniadaan keserupaan) dan tashbīh (penegasan keserupaan). 

Keseimbangan antara keduanya menjadi prinsip hermeneutik utama dalam 

memahami wahyu.6 

Gagasan kunci lain yang banyak dibahas Chittick ialah tentang asma’ Ilahi 

(nama-nama Tuhan) sebagai jembatan epistemologis antara realitas mutlak dan 

dunia empiris. Dalam hal ini, manusia dipandang sebagai mikrokosmos yang 

mencerminkan struktur makrokosmos ilahi. Pengetahuan bukan sekadar akumulasi 

 
5 Lihat Daftar isi, daftar pustaka, dan index The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s 

Metaphysics of Imagination 
6 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 357. 



55 
 

 
 

rasional, melainkan hasil tajallī (penyingkapan) dalam diri yang ditempa oleh dzikr 

dan khalwah.7 

Melalui pendekatan yang menggabungkan pembacaan teks primer, teori 

wujud, dan kesadaran intuitif (dzauq), karya ini tidak hanya menyajikan ulang 

gagasan Ibn ʿArabī, melainkan membangun kerangka tafsir metafisis yang 

berpengaruh luas. Karena itu, The Sufi Path of Knowledge menjadi sumber utama 

dalam menganalisis kosmologi tasawuf dalam studi ini. 

2. Sufism and Taoism oleh Toshihiko Izutsu  

Toshihiko Izutsu adalah seorang filsuf dan filologi yang mengembangkan 

pendekatan unik terhadap studi Islam melalui analisis semantik konseptual. Di 

antara banyak karyanya yang penting, Sufism and Taoism: A Comparative Study of 

Key Philosophical Concepts  menjadi karya paling representatif dan relevan dengan 

fokus studi ini. 

Dalam buku tersebut, Izutsu memperbandingkan kerangka metafisika Ibn 

ʿArabī dalam tasawuf dengan filsafat Taoisme Tiongkok klasik. Yang khas dari 

pendekatannya adalah penggunaan semantik relasional yakni ia tidak sekadar 

menerjemahkan istilah, tetapi memetakan jejaring makna dari konsep-konsep kunci 

dalam masing-masing tradisi. Hal ini memungkinkan pembacaan filosofis lintas 

budaya yang menghindari reduksi teologis.8 

 
7 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, lihat bagian Introduction, h. 12. 
8 Lihat Daftar Isi dan Kata Pengantar Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of 

Key Philosophical Concepts of Ibn ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu.  



56 
 

 
 

Salah satu gagasan utama dalam Sufism and Taoism adalah konsep Wujud 

sebagai proses transenden, yang dimulai dari Yang Esa yang bahkan belum aktual 

sebagai eksistensi.9 Izutsu juga menggarisbawahi bahwa seluruh realitas wujud 

terjadi melalui gerakan imajinasi metafisis (khayāl) sebagai sebuah wilayah antara 

kenyataan mutlak dan semu. Dunia ini bukan sekadar ilusi, tetapi berada dalam 

zona antara yang memiliki nilai ontologis khas.10 

Sebagai filsuf yang menguasai lebih dari 30 bahasa, Izutsu menjembatani 

pandangan metafisik Timur dan Islam dengan sangat halus. Ia mengkaji konsep 

seperti tawḥīd, Wujūd, al-insān al-kāmil, serta dzikr dan ma‘rifah dalam kosmologi 

Ibn ʿArabī, dan mempertemukannya dengan prinsip wu wei, zìrán, dan Tao dalam 

filsafat Laozi dan Zhuangzi. Semua itu dikemas dengan analisis semantik filosofis 

yang melampaui batas tafsir tekstual biasa. 

D. Kosmologi Ibn al-ʿArabī dalam Pembacaan William C. Chittick sebagai 

Kerangka Teoretis 

Dalam penelitian ini, kosmologi tasawuf Ibn al-ʿArabī tidak dibaca 

langsung dari teks primer secara sistematis, melainkan melalui pembacaan 

konseptual yang telah dirumuskan oleh William C. Chittick. Pendekatan ini dipilih 

karena Chittick tidak hanya berfungsi sebagai penerjemah gagasan Ibn al-ʿArabī, 

tetapi juga sebagai penyusun kerangka sistematis yang menempatkan kosmologi, 

epistemologi, hermeneutika, dan soteriologi Ibn al-ʿArabī dalam satu bangunan 

 
9 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 400. 
10 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 7. 



57 
 

 
 

metafisik yang koheren. Oleh karena itu, pemetaan kosmologi Ibn al-ʿArabī 

menurut Chittick yang berfungsi sebagai kerangka konseptual yang akan digunakan 

secara operasional dalam analisis. 

Chittick membagi eksplorasi kosmologi Ibn al-ʿArabī ke dalam enam ranah 

besar, yakni teologi, ontologi, epistemologi, hermeneutika, soteriologi, dan 

kesempurnaan (kamāl). Keenam ranah ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling 

menaut dan membentuk suatu struktur kosmologis yang bersifat relasional dan 

dinamis. Dalam konteks penelitian ini, pemetaan tersebut penting karena 

menyediakan kategori-kategori analitis yang memungkinkan pembacaan 

kosmologi tasawuf secara sistematis dan terhindar dari reduksi mistik semata. 

1. Dimensi Teologis Kosmologi Ibn al-ʿArabī 

Dalam pembacaan Chittick, teologi Ibn al-ʿArabī tidak dipahami sebagai 

sistem dogma abstrak tentang Tuhan, melainkan sebagai pusat operasional seluruh 

struktur metafisik. Teologi berfungsi menjelaskan bagaimana Realitas Ilahi (al-

Haqq) berelasi dengan wujud, bagaimana kosmos memperoleh makna, dan 

bagaimana pengetahuan tentang Tuhan dimungkinkan bagi manusia.11 

Konsep-konsep kunci seperti al-Ḥaqq, asmāʾ wa ṣifāt, tajallī, dan barzakh 

menjadi perangkat utama untuk memahami relasi antara Esensi Ilahi dan kosmos. 

Chittick menegaskan bahwa dunia tidak bersifat otonom, melainkan merupakan 

“bahasa Ilahi” tempat Nama-Nama Allah berfungsi sebagai medium penghubung 

antara Esensi yang tak terjangkau dan realitas berwujud. Dalam konteks ini, kosmos 

 
11 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 33-34. 



58 
 

 
 

dapat dipahami sebagai teks simbolik yang hanya dapat dimengerti melalui 

pemahaman atas struktur Nama-Nama Ilahi. 

Chittick secara eksplisit menyatakan bahwa Nama-Nama Ilahi berfungsi 

sebagai barzakh isthmus atau wilayah antara yang menengahi Esensi Ilahi dan 

ciptaan. Dengan demikian, interaksi antara Tuhan dan dunia tidak berlangsung 

secara langsung pada tingkat Esensi, melainkan melalui relasi-relasi ontologis yang 

diwujudkan oleh Nama-Nama.12 Kerangka ini penting bagi penelitian ini karena 

menunjukkan bahwa realitas kosmik selalu bersifat relasional dan bermakna, bukan 

netral atau mekanistik. 

Lebih lanjut, Chittick menegaskan bahwa Nama-Nama Ilahi juga memiliki 

fungsi epistemologis, yakni sebagai satu-satunya sarana bagi manusia untuk 

mengenal Tuhan dan kosmos. Pengetahuan tentang Realitas tidak dimungkinkan 

tanpa perantaraan Nama-Nama yang diwahyukan melalui Al-Qur’an.13 Oleh karena 

itu, wahyu berfungsi sebagai jembatan epistemik yang memungkinkan manusia 

membaca kosmos dan memahami posisinya dalam tatanan wujud. 

2. Dimensi Epistemologis: Ilmu, Maʿrifah, dan Penyingkapan 

Dalam kerangka Chittick, epistemologi Ibn ʿArabī tidak dapat dipisahkan 

dari kosmologi. Cara manusia mengetahui Realitas berkaitan langsung dengan 

bagaimana Realitas menyingkapkan diri. Chittick membedakan dua modalitas 

pengetahuan utama, yakni ʿilm (pengetahuan rasional) dan maʿrifah (pengetahuan 

 
12 William C Chittick. 
13 William C Chittick. 



59 
 

 
 

langsung atau gnosis). Kedua jenis pengetahuan ini bersifat saling melengkapi, 

tetapi tidak setara dalam mencapai al-Haqq. 

“If a person wants to gain knowledge of things as they are in themselves, 
‘He should follow the path of the great masters and dedicate himself to retreat and 
invocation. Then God will give direct awareness of that to his heart’.”14 

Pengetahuan rasional berfungsi sebagai alat awal untuk memahami struktur 

lahiriah realitas, sementara makrifat diperoleh melalui kasyf (penyingkapan) dan 

futūḥ (pembukaan Ilahi). Dalam konteks metodologi penelitian ini, pembedaan 

tersebut penting karena menunjukkan bahwa kosmologi Ibn ʿArabī tidak dapat 

direduksi menjadi sistem filsafat rasional semata, melainkan harus dipahami 

sebagai struktur makna yang melibatkan pengalaman spiritual. 

Chittick menegaskan bahwa kasyf bukan pengalaman subjektif yang 

arbitrer, melainkan peristiwa ontologis di mana Realitas menyingkapkan diri sesuai 

dengan kesiapan penerima. Namun, penyingkapan tersebut selalu diuji melalui 

syariʿah, tradisi, dan otoritas spiritual. Dengan demikian, epistemologi Ibn al-

ʿArabī bersifat etis sekaligus metodologis.15 

3. Dimensi Hermeneutik: Tafsīr, Taʾwīl, dan Taḥqīq 

Dalam pembacaan Chittick, hermeneutika Ibn al-ʿArabī merupakan bagian 

integral dari kosmologi. Wahyu dipahami sebagai penyingkapan Ilahi dalam bentuk 

bahasa, sehingga penafsiran teks suci pada dasarnya adalah pembacaan tajallī. 

 
14 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 10. 
15 William C Chittick. 



60 
 

 
 

Hermeneutika ini berlangsung secara berjenjang melalui tafsīr (makna lahir), taʾwīl 

(makna batin), dan taḥqīq (aktualisasi makna dalam eksistensi).16 

E. Kosmologi Ibn al-ʿArabī dan Taoisme dalam Pembacaan Toshihiko 

Izutsu 

Bagian ini menempatkan pembacaan Toshihiko Izutsu sebagai kerangka 

teoretis komparatif untuk memahami kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī dalam horizon 

lintas tradisi. Izutsu tidak dibaca sebagai pemikir independen yang dianalisis secara 

tematik, melainkan sebagai penyedia perangkat konseptual dan semantik yang 

memungkinkan pemetaan struktur metafisik Ibn ʿArabī secara lebih sistematis dan 

relasional. Dengan pendekatan semantik-filosofis, Izutsu berupaya menelusuri 

“medan makna” (semantic field) dari istilah-istilah kunci tasawuf seperti wujūd, 

khayāl, tajallī, asmāʾ, dan insān kāmil serta memperbandingkannya dengan 

konsep-konsep sentral dalam Taoisme klasik. 

Pendekatan Izutsu bersifat eksplanatif-struktural, bukan normatif. Ia tidak 

bertujuan merumuskan sintesis teologis antara tasawuf dan Taoisme, melainkan 

menunjukkan kesepadanan fungsional  antara dua sistem metafisik yang lahir dari 

tradisi berbeda. Karena itu, perbandingan yang ia lakukan tidak berangkat dari 

kesamaan terminologis, melainkan dari peran ontologis dan epistemologis yang 

dimainkan oleh konsep-konsep tersebut dalam masing-masing sistem. 

1. Struktur Metafisik Tasawuf Ibn al-ʿArabī dalam Pembacaan Toshihiko 

Izutsu 

 
16 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 199. 



61 
 

 
 

Izutsu memulai pembahasan mengenai Ibn al-ʿArabī dengan tujuan 

menelusuri apa yang ia sebut sebagai “life-breath” atau “nafas kehidupan” 

pemikirannya, yakni sumber eksistensial yang menghidupkan seluruh bangunan 

metafisik Ibn al-ʿArabī. Ia kemudian menelusuri struktur ontologis tersebut secara 

bertahap, mengikuti cara Ibn al-ʿArabī sendiri mengembangkannya. Izutsu 

menegaskan bahwa pemahaman terhadap Ibn al-ʿArabī tidak dapat dicapai melalui 

pembacaan eklektik atau sekadar pengumpulan definisi konsep, melainkan 

menuntut apa yang ia sebut sebagai existential empathy, yakni pemahaman dari 

dalam terhadap pengalaman mistik yang melahirkan teori-teori metafisik tersebut. 

Sebagaimana dinyatakan Izutsu: 

“My intention was rather to penetrate the ‘life-breath’ itself, the vivifying 
spirit and the very existential source of the philosophizing drive of this great thinker, 
and to pursue from that depth the formation of the whole ontological system step by 
step as he himself develops it.”17 

Dengan pendekatan tersebut, Izutsu menyusun analisis yang menempatkan 

istilah-istilah kunci seperti wujūd, khayāl, tajallī, asmāʾ, dan insān kāmil sebagai 

pintu masuk utama untuk memahami struktur metafisik Ibn al-ʿArabī, bukan 

sekadar sebagai konsep-konsep formal yang terpisah. 

2. Dream and Reality: Wujūd dan Khayāl dalam Dunia Imaginal 

Salah satu pijakan awal Izutsu adalah pembacaan terkenal Ibn al-ʿArabī 

mengenai dunia fenomenal sebagai “mimpi” atau realitas imajinatif. Dunia disebut 

“mimpi” bukan karena ketiadaan nilainya, melainkan karena status ontologisnya 

 
17 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 3. 



62 
 

 
 

sebagai simbol atau refleksi dari tingkat Realitas yang lebih tinggi. Izutsu 

merangkum posisi ini secara jelas: 

“The world is an illusion; it has no real existence. And this is what is meant by 
‘imagination’ (khayāl). For you just imagine that it (the world) is an autonomous 
reality quite different from and independent of the absolute Reality, while in truth it 
is nothing of the sort.”18 

Izutsu menegaskan dua poin penting dari pernyataan ini. Pertama, khayāl 

bukan fantasi tanpa makna, melainkan suatu tataran ontologis yang memiliki dasar 

metafisik. Kedua, dunia imajinatif menuntut proses penafsiran (taʾwīl) agar dapat 

dikembalikan kepada kedudukannya sebagai simbol yang menunjuk pada realitas 

hakiki. Sebagaimana ia tulis, “dream does not mean valueless or false; it simply 

means ‘being a symbolic reflection of something truly real’.”19 

Struktur metafisik Ibn al-ʿArabī menempatkan dunia bukan sebagai 

nihilisme ontologis, melainkan sebagai semiotika kosmik, yakni medan tanda-tanda 

tempat Realitas Tinggi menampakkan diri secara simbolik. 

3. Martabat-Martabat Wujūd: Hierarki Ontologis dan Korespondensi 

Izutsu selanjutnya merujuk pada pola interpretatif klasik dalam tradisi 

tasawuf seperti yang ditemukan pada al-Qashānī yang membedakan beberapa 

“plane” atau “dunia” keberadaan. Ia merangkum struktur lima lapisan realitas yang 

sering digunakan dalam pembacaan kosmologi Ibn al-ʿArabī, dari tingkat tertinggi 

Esensi hingga dunia indrawi. Struktur ini menunjukkan bahwa fenomena pada 

tingkat bawah merupakan simbol bagi realitas tingkat yang lebih tinggi: 

 
18 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, . 
19 , Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu. 



63 
 

 
 

“In the Sufi world-view, five ‘worlds’ (‘awālim) or five basic planes of Being 
are distinguished… These five planes constitute among themselves an organic 
whole, the things of a lower plane serving as symbols or images for the things of 
the higher planes.” 20 

Dalam pembacaan Izutsu atas kosmologi Ibn al-ʿArabī, struktur realitas 

dipahami sebagai susunan hierarkis yang terdiri dari beberapa lapisan wujud yang 

saling berkaitan secara korespondensial. Lapisan tertinggi adalah Esensi Ilahi 

(Dhāt), yang berada pada tingkat al-ghayb al-muglaq dan sepenuhnya tak 

terjangkau oleh konseptualisasi. Dari Esensi ini memancar lapisan Nama-Nama dan 

Sifat Ilahi sebagai medium relasional antara Tuhan dan ciptaan, yang kemudian 

menurunkan diri ke dunia perbuatan dan rubūbiyyah sebagai ranah aktualisasi 

kehendak Ilahi. Selanjutnya terdapat dunia imajinasi (ʿālam al-khayāl), yakni 

wilayah perantara yang memungkinkan makna metafisis menampakkan diri dalam 

bentuk-bentuk simbolik, sebelum akhirnya terejawantah pada dunia indrawi 

sebagai lapisan realitas yang paling konkret. Skema berlapis ini menegaskan bahwa 

kosmos tidak bersifat datar atau mekanistik, melainkan tersusun secara hierarkis 

dan organik, sehingga realitas inderawi selalu berfungsi sebagai simbol yang 

merujuk pada tingkat makna ontologis yang lebih tinggi. 

4. Tajallī dan Asmāʾ Ilāhiyyah: Relasi Ontologis antara Tuhan dan Kosmos 

Bagi Izutsu, inti metafisika Ibn al-ʿArabī terletak pada doktrin tajallī, yakni 

penampakan-diri Realitas Mutlak melalui Nama-Nama dan Sifat Ilahi. Nama-nama 

Ilahi tidak dipahami sebagai label linguistik semata, melainkan sebagai “realities 

of relations” yang menghubungkan Esensi Ilahi dengan kosmos: 

 
20 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, 11. 



64 
 

 
 

“Each Name is a special aspect, or special form, of the Absolute in its self-
manifestation… Consequently, the Divine Names are infinite.”21 

Dengan menempatkan asmāʾ sebagai medium tajallī, kosmologi Ibn al-

ʿArabī dipahami Izutsu sebagai struktur relasional: eksistensi makhluk merupakan 

cara Tuhan menampakkan Nama-Nama-Nya sesuai dengan kesiapan ontologis 

masing-masing entitas. 

5. Wahdat al-Wujūd dan Pola Kesatuan-Keberagaman 

Izutsu juga mengurai konsep wahdat al-wujūd sebagai struktur ontologis 

yang menampung ketegangan antara kesatuan dan keberagaman. Kesatuan di sini 

bukan monisme sederhana, melainkan kesatuan yang terbentuk dari banyak 

manifestasi: 

“The philosophical structure of both systems as a whole is dominated by the 
concept of the Unity of Existence… a ‘unity’ formed by many different things.”22 

Dengan demikian, wahdat al-wujūd tidak meniadakan pluralitas, melainkan 

mengorganisasikannya dalam kerangka tajallī. 

6. Insān Kāmil sebagai Poros Kosmik 

Dalam pembacaan Izutsu, insān kāmil dipahami sebagai poros kosmologis 

dan mikrokosmos yang merangkum seluruh struktur realitas. Manusia sempurna 

menjadi cermin tempat Realitas mengenali diri-Nya sendiri: 

“The Perfect Man in this sense is ‘man’ viewed as a perfect epitome of the 
universe.”23 

 
21 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, 99. 
22 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 472. 
23 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 222. 



65 
 

 
 

Konsepsi ini menegaskan bahwa manusia memiliki tanggung jawab 

ontologis dan etis sebagai perantara antara Tuhan dan kosmos. 

7. Fanaʾ dan Baqāʾ sebagai Mekanisme Transformasi Eksistensial 

Izutsu menjelaskan fanaʾ dan baqāʾ sebagai mekanisme transformasi 

spiritual yang memungkinkan manusia menjadi locus tajallī. Ia membedakan tiga 

tahap: takhalluq, tahaqquq, dan taʿalluq, yang berpuncak pada keadaan baqā’: 

“The ‘self-annihilation’ is, in fact, the first item in the essential attributes of 
the Saint…”  

“In this spiritual state… Whatever he does, it is not he but God who does 
it.” 

Pengalaman ini bukan nihilisme, melainkan reposisi eksistensial dalam 

jaringan tajallī Ilahi. 

8. Comparative Reflection: Titik-titik Persamaan Fungsional dan Perbedaan 

Nuansa 

Tujuan bagian ini adalah menempatkan secara sistematis bagaimana Izutsu 

membaca dua tradisi besar  tasawuf (Ibn al-ʿArabī) dan Taoisme (Lao-tzu / Chuang-

tzu) sehingga pembaca dapat melihat kesamaan struktural fungsional (bagaimana 

istilah-istilah bekerja dalam sistem masing-masing) dan perbedaan nuansa (warna 

teologis, modus revelasi, implikasi etis). Izutsu tidak sekadar mengontraskan 

kosakata; ia menelusuri metafora hidup (the life-breath) yang menghidupkan istilah 

itu sehingga korespondensi dapat dilihat sebagai fungsi bukan sinonimi sederhana. 

a. Persamaan struktural fungsional (unity → multiplicity; manusia 

sebagai mediator) 



66 
 

 
 

Baik Ibn al-ʿArabī maupun teks-Tao menyajikan pola kosmogenik yang 

sama bentuknya: dari satu Realitas tertinggi timbul beragam manifestasi. Izutsu 

menyatakan secara ringkas formulanya untuk Tao: “The Way begets ‘one’; ‘one’ 

begets ‘two’; ‘two’ begets ‘three’; and ‘three’ begets the ten-thousand things.” 

Kutipan ini memetakan proses yang analog dengan gagasan tajallī dalam 

tasawufyakni penyingkapan Nama-Nama yang melahirkan lapisan-lapisan realitas. 

Pada pembacaan Izutsu, fungsi dari urutan ini sama: menyediakan model 

bagaimana singularitas ontologis (al-Ḥaqq/Tao) bisa memanifestasikan diri 

menjadi dunia ganda/beragam. Dalam tafsiran Ibn al-ʿArabī sebagaimana 

dijelaskan Izutsu proses itu dimodelkan oleh kosmologi tajallī dan penafsiran 

simbol-imajinal (khayāl). 

b. Manusia sebagai poros-mediator (insān kāmil - sheng-jen / cheng-jen) 

Kedua tradisi menempatkan sosok manusia yang “sempurna” sebagai 

tempat bertemunya tata realitas: insān kāmil di tasawuf dan sheng-jen / cheng-jen 

di Taoisme. Izutsu menegaskan bahwa dalam kedua sistem manusia sempurna 

berperan sebagai mikrokosmos yang merangkum makna makrokosmos fungsi yang 

sangat mirip meski dibingkai berbeda. 

“The Perfect Man … is ‘man’ viewed as a perfect epitome of the universe.”24 

Fungsinya praktisnya manusia sempurna menjadi medium agar Realitas 

dapat ‘mengenali’ dirinya sendiri (Ibn al-ʿArabī) atau agar Tao dapat bekerja 

melalui tindakan-tanpa-keterpaksaan dalam dunia (sheng-jen yang hidup dalam wu 

 
24 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu 



67 
 

 
 

wei). Ini menunjukkan titik persamaan fungsional: manusia sebagai locus tajallī / 

manifestasi. 

c. Persamaan dalam epistemologi dan praktik: pembukaan batin versus 

penerangan alami 

Pengetahuan yang dihadiahkan (kasyf / maʿrifah) dan penerangan (ming / 

tso wang). Kedua tradisi mengklaim adanya pengetahuan yang melampaui akal 

spekulatif; perbedaan adalah pada terminologi dan sumber revelasi. Izutsu 

membaca Ibn al-ʿArabī melalui lensa kasyf/maʿrifah yakni penyingkapan sabda 

ilahi yang harus dialami dan membaca Taoisme melalui praktik-praktik seperti tso 

wang (sitting in oblivion) yang menghasilkan ming (illumination) batin. Kedua 

fenomena ini fungsinya sama: mengganti pengetahuan representasional dengan 

pengetahuan yang kehadiran-berupa (knowledge-as-presence). 

Izutsu: “The world is an illusion… this is what is meant by ‘imagination’ (khayāl).” 

Dalam praktik, bentuk-bentuk itu berbeda: sufisme menekankan bimbingan 

tarekat, dzikir, pengamalan syariʿah yang memurnikan hati sehingga kasyf tiba; 

Taoisme menekankan pengosongan sengaja (wu-wei, pu), duduk-hening untuk 

kembali kepada spontanitas alami. Meski berbeda praktik, keduanya memproduksi 

kondisi epistemik yang ekuivalen: hadirnya wawasan yang mengubah status subjek. 

d. Persamaan dalam hermeneutik: dunia sebagai tanda / teks vs dunia 

sebagai proses alami berbahasa 

Dunia sebagai teks (tasawuf) dan dunia sebagai ‘bahasa’ Tao (ten-thousand 

things). Izutsu menekankan Ibn al-ʿArabī menafsirkan dunia sebagai sederetan 

tanda (ayat) yang menuntun kembali kepada Hakikat; Taoisme memandang dunia 



68 
 

 
 

sebagai ekspresi sifat-sifat Tao, terstruktur melalui pola-pola seperti yin-yang dan 

wǔ xíng. Fungsi hermeneutik di kedua tradisi adalah membaca alam, hanya saja 

objek dan teknik bacanya berbeda.25 

Dalam tafsir tasawuf, pembacaan korelatif antar-ayat dan korespondensi 

nama-realitas adalah kunci; dalam Taoisme, pembacaan pola (seperti relasi antar 

unsur) dan meniru spontanitas alam adalah kunci. Kedua cara membaca 

mengarahkan tindakan manusia: tafsir untuk ketakwaan dan pelayanan; pembacaan 

Tao untuk kebijakan yang tidak memaksa. 

e. Perbedaan nuansa utama (warna teologis dan modus revelatory) 

Perbedaan paling tajam yang Izutsu sorot adalah warna personalitas sumber. 

Dalam kerangka Ibn al-ʿArabī, Hakikat berfungsi sebagai Relasi yang bermuara 

pada Nama-Nama Ilahi, sehingga pengalaman sering berorientasi pada relasi 

personal (rahmah, hubung-hubungan kenabian, pewarisan futūḥ). Izutsu mencatat 

bagaimana istilah-istilah asmâʾ memberi nuansa personalitas pada tajallī.26 

Sebaliknya, Taoisme menampilkan prinsip yang amat non-personal: Tao 

bukan entitas berkehendak, melainkan prinsip yang bekerja lewat spontanitas alam 

(zìrán) dan tanpa intensi antropomorfik. Izutsu menegaskan bahwa Tao “is beyond 

the reach of sense perception” dan terungkap sebagai pola, bukan sebagai subjek 

personal. 

 “The Way is beyond the reach of sense perception.” 

 
25 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu. 
26 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 395. 



69 
 

 
 

Akibatnya, nuansa religio-etis berbeda: tasawuf mengintegrasikan aspek-

aspek doa, pengacuhan pada wahyu, dan tanggung jawab moral yang dipahami 

dalam relasi dengan Tuhan; Taoisme mengedepankan tata laku naturalis 

ketidakinginan untuk merubah secara paksa (wu wei) yang berujung pada 

kebijaksanaan praktis. 

f. Hermeneutika wahyu vs hermeneutika naturalis 

Izutsu membedakan modus interpretasi: Ibn al-ʿArabī menempatkan Al-

Qur’an sebagai peta ontologis yang perlu ditakwilkan untuk mengakses realitas 

batin dan Taoisme membaca teks-teks klasik sebagai panduan hidup yang menuntun 

pada praktik spontanitas. Kedua pendekatan mengklaim otoritas revelatory, tetapi 

sumber legitimasi berbeda: wahyu vs penerangan alami (ming).27 

F. Landasan Konseptual 

Studi ini berpijak pada pendekatan tasawuf falsafi yang dimatangkan oleh 

Ibn ʿArabī, dengan pembacaan kontemporer melalui karya William C. Chittick dan 

Toshihiko Izutsu. Oleh karena itu, penting untuk menegaskan kerangka konseptual 

yang menjadi rujukan analisis, baik dalam aspek metafisika, epistemologi, 

kosmologi, maupun praksis spiritual. Landasan ini bersifat sintetik, yaitu 

menggabungkan dimensi tekstual Ibn ʿArabī dan pemaknaan ulang yang diberikan 

oleh dua tokoh modern tersebut. 

Meskipun The Sufi Path of Knowledge memuat banyak gagasan kunci Ibn 

ʿArabī seperti wahdat al-wujūd, al-insān al-kāmil, atau perbedaan antara ilmu dan 

 
27 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu. 



70 
 

 
 

ma‘rifat, penelitian ini menempatkan keseimbangan antara tanzīh–tashbīh dan 

konsep tajallī melalui asma’ Ilahi sebagai kerangka utama. Pilihan ini didasarkan 

pada dua alasan: Pertama, karena konsep ini menjadi fondasi kosmologi dan 

hermeneutika dalam seluruh pemikiran Ibn ʿArabī sebagaimana dibaca oleh 

Chittick. Kedua, karena konsep ini paling relevan untuk menganalisis hubungan 

antara Tuhan, dunia, dan manusia dalam konteks ekologi dan kosmos modern. 

Dalam pandangan Chittick, relasi antara Tuhan dan ciptaan tidak bersifat 

oposisi mutlak, tetapi meniscayakan dua kutub yang saling menyeimbangkan, 

transendensi absolut dan manifestasi ilahi. Sebagaimana ia tulis: 

“When we consider God, we look at the Essence Itself or at the Divinity. In 
the first case we declare that He is absolutely incomparable and unknowable, and 
in the second we say that He is somehow similar to the cosmos.”28 

Dunia, dalam kerangka ini, bukanlah ciptaan pasif, melainkan medan 

aktualisasi nama-nama Tuhan, yang muncul melalui proses penyingkapan (tajallī) 

terus-menerus. Chittick menyatakan: 

“No created thing can display God as He is in Himself, only as He discloses 
Himself. His self-disclosures are infinitely diverse in keeping with the infinite 
diversity of the entities.”29 

The words which We call divine names are not, strictly speaking, the names 
themselves, byt the “names of the names” (asma’ al-asma’)... while God's own 
knowledge of Himself and the cosmos is the Inner meaning (ma'na), the spirit and 
life behind the form. In a parallel manner, the outward forms of the cosmos reflect 
the name “All-merciful” (al-rahman), whose Breath (nafas) is the underlying stuff 
of the universe.30 

 
28 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, 357. 
29 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, 354. 
30 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, 34. 



71 
 

 
 

Dengan memahami struktur asma’ dan tajallī sebagai dasar kosmologi, 

maka hubungan manusia dengan alam menjadi bagian dari jaringan makna Ilahi 

yang dinamis. Kesadaran manusia terhadap struktur ini, menjadi cara untuk 

“mengembalikan” segala sesuatu kepada Tuhan secara epistemologis dan 

eksistensial. 

Sementara itu, Toshihiko Izutsu, melalui Sufism and Taoism, menawarkan 

perangkat analisis semantik-filosofis atas konsep-konsep utama dalam kosmologi 

tasawuf. Pilihan untuk menjadikan pendekatan Izutsu sebagai landasan konseptual 

dalam penelitian ini didasarkan pada kekhasannya: ia tidak sekadar mengutip Ibn 

ʿArabī sebagai teks historis, tetapi membangun kerangka makna melalui metode 

semantic field analysis. Dengan ini, istilah-istilah kunci seperti wujūd, khayāl, dan 

maʿrifah ditempatkan dalam jaringan makna yang hidup dalam horizon pengalaman 

spiritual. 

Izutsu membaca konsep wujūd sebagai realitas metafisis yang tidak statis, 

tetapi “mengalir” dari Yang Esa menuju manifestasi plural melalui nama-nama 

Ilahi. Ia menunjukkan bahwa proses ini melibatkan kesadaran manusia sebagai 

simpul makna. Dalam hal ini, istilah “dzikir” muncul bukan sebagai praktik ritual 

dalam pengertian tasawuf tarekat, dan tidak hanya menjadi ritual verbal, melainkan 

sebagai mode metafisis kesadaran. Bagi Izutsu, dzikir menunjuk pada kehadiran 

ontologis yang terjaga secara terus-menerus dalam struktur Wujud: 

The dhikr in this meaning is a spiritual state in which a mystic concentrates 
all his bodily and spiritual powers on God in such a way that his whole existence is 
united with God completely, without any residue. When a mystic attains to this state, 
the distinction between the subject (who exercises the concentration of the mind) 



72 
 

 
 

and the object (upon which his mind is concentrated) naturally disappears, and he 
experiences the immediate ‘tasting’ of the essential unity with the Absolute.31 

Izutsu juga menekankan bahwa seluruh bentuk lahiriah dunia adalah simbol 

dari makna batin, dan setiap simbol menunjuk pada realitas transenden. Dunia ini 

bukanlah khayalan semata, tetapi berada dalam wilayah “ruang antara” di mana 

bentuk dan makna saling bersinggungan. Ia menulis: 

“The world is an illusion; it has no real existence. And this is what is meant 
by ‘imagination’ (khayal). For you just imagine that it (the world) is an autonomous 
reality quite different from and independent of the absolute Reality, while in truth it 
is nothing of the sort.”32 

Dengan pendekatan ini, Izutsu menghindari dua ekstrem: objektifikasi 

filosofis yang membekukan makna, dan subjektivisme spiritual yang lepas dari 

struktur teks. Ia justru memperlihatkan bahwa kosmologi Ibn ʿArabī membentuk 

suatu medan semantik di mana bahasa, kesadaran, dan Wujud saling menyusupi 

secara produktif. 

Dengan menggabungkan pendekatan intuitif Chittick dan kerangka 

semantik Izutsu, penelitian ini membangun fondasi konseptual untuk menafsirkan 

kosmologi Ibn ʿArabī secara lebih fungsional dalam konteks ekologi dan 

keberadaan manusia modern. 

G. Struktur Konseptual Kosmologi 

Dalam tradisi metafisika Islam, kosmologi bukan sekadar penjelasan 

tentang asal-usul dan susunan alam semesta, melainkan juga pemetaan struktur 

 
31 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 251. 
32 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 7. 



73 
 

 
 

Wujud (wujūd) sebagai pancaran dari Realitas Mutlak. Kosmologi Ibn ʿArabī, 

sebagaimana dibaca oleh William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu, tidak berangkat 

dari logika fisikal atau kausalitas linier, tetapi dari proses penyingkapan (tajallī) 

Tuhan melalui nama-nama-Nya dalam medan keberadaan. Karena itu, struktur 

kosmologi Ibn ʿArabī bersifat hierarkis, dinamis, dan reflektif yang 

menghubungkan Tuhan, alam semesta, dan manusia dalam satu jaringan Wujud 

yang saling menyusupi. 

Secara garis besar, struktur ini terdiri dari empat lapisan utama: 

1. Realitas Absolut (al-Haqq) 

Dalam struktur kosmologi Ibn ʿ Arabī, sebagaimana dijelaskan oleh William 

C. Chittick, al-Haqq merupakan titik pangkal segala realitas. Ia adalah Esensi 

Tuhan, yang tidak dapat diketahui, tidak dapat dikungkung oleh konsep, dan tidak 

tersentuh oleh segala bentuk pembatasan. Dalam aspek ini, Tuhan adalah ghayb al-

ghuyūb (Yang Paling Gaib dari segala yang gaib). 

Ibn ʿ Arabī secara konsisten menegaskan bahwa Esensi Tuhan bersifat tanzīh 

yaitu Tuhan tidak menyerupai apa pun dan tidak bisa diwakili oleh bentuk atau 

konsep apa pun. Chittick menulis: 

“Incomparability (tanzih) signifies that the Essence cannot be judged, gauged, or 
known by any of the creatures.”33 

Segala pengetahuan kita tentang Tuhan, bahkan yang diperoleh para nabi 

dan para arif, bukanlah pengetahuan tentang Esensi, melainkan pengetahuan 

tentang tajallī Tuhan yakni manifestasi-Nya melalui sifat dan nama. Dengan kata 

 
33 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 58. 



74 
 

 
 

lain, kita tidak mengetahui Tuhan sebagaimana diri-Nya, tetapi sebagaimana Ia 

menampakkan Diri-Nya. 

“God is known through the relations, attributions, and correlations that 
become established between Him and the cosmos. But the Essence is unknown, 
since nothing is related to It”34 

Posisi ini menciptakan dasar ontologis yang tegas yaitu tidak ada jalan 

menuju Tuhan kecuali melalui penampakan-Nya dalam bentuk keterbatasan, 

meskipun Tuhan sendiri tetap tidak terbatas. Realitas Absolut berdiri sebagai 

realitas non-relasional, yang tidak bisa didekati secara langsung oleh makhluk. 

Lapisan al-Haqq ini berfungsi sebagai fondasi dalam keseluruhan struktur 

kosmologi Ibn ʿArabī, ia menjamin bahwa seluruh dunia ini bukan Tuhan, 

melainkan tajallī Tuhan dan oleh karena itu, pengetahuan tentang realitas selalu 

bersifat simbolik. Sebagaimana dikatakan dalam salah satu hadits yang sering 

dikutip Ibn ʿArabī: 

“Allah was, and there was nothing with Him.”35 

Dalam konteks ini, pemahaman ekologis atau etis pun tidak boleh jatuh pada 

panteisme ekstrim, karena Tuhan dalam hakikat-Nya tetap transenden, bahkan 

ketika Ia menampakkan Diri dalam segala hal. 

2. Nama-nama Ilahi (Asmā’ Ilāhiyyah) 

Setelah menegaskan transendensi mutlak Tuhan dalam Esensi-Nya (al-

Haqq), struktur kosmologi Ibn ʿArabī memasuki lapisan kedua: manifestasi Wujud 

melalui nama-nama Ilahi. Di sinilah Tuhan menampakkan Diri-Nya dalam bentuk-

 
34 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 62. 
35 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 88. 



75 
 

 
 

bentuk keterkaitan dan kebermaknaan yang bisa didekati oleh akal dan pengalaman 

manusia. 

Nama-nama Ilahi bukan sekadar simbol linguistik, tetapi entitas metafisik 

aktif yang menjembatani antara Tuhan dan ciptaan. Setiap ism (nama) 

merepresentasikan satu aspek dari sifat Ilahi dan menjadi asal-usul metafisis dari 

segala sesuatu yang ada. Tuhan dikenal melalui nama-nama ini, bukan melalui 

Esensi-Nya.36 

Nama-nama Ilahi ini disebut sebagai asma’ al-husna (nama-nama yang 

indah). Dalam pandangan Ibn ʿArabī, seluruh kosmos adalah medan manifestasi 

dari interaksi nama-nama ini dan tidak ada satu pun makhluk yang lepas dari 

naungan nama-nama Tuhan. Toshihiko Izutsu menyebut bahwa nama-nama Ilahi 

bukanlah “nama diri” Tuhan, tetapi struktur makna kosmik yang menghubungkan 

antara Tuhan dan dunia. Nama-nama itu menciptakan jaringan semantik yang 

memungkinkan realitas untuk hadir dan dimengerti.37 

Dengan demikian, lapisan asmā’ Ilāhiyyah menjadi jembatan ontologis 

sekaligus epistemologis antara transendensi Esensi dan kedekatan eksistensial 

ciptaan. Di titik inilah konsep tashbīh (penyerupaan) mendapatkan pijakan yakni 

Tuhan menampakkan diri-Nya dalam bentuk-bentuk yang terdekat dengan 

pemahaman makhluk, tanpa kehilangan sifat-Nya yang tak tersamai. 

 

 
36 William C Chittick. 
37 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu. 



76 
 

 
 

3. Dunia Imajinasi (Ālam al-Khayāl) 

Lapisan ketiga dalam struktur kosmologi Ibn ʿ Arabī adalah Dunia Imajinasi, 

yang berfungsi sebagai barzakh, medan antara wujūd absolut Tuhan dan wujūd 

partikular makhluk. Imajinasi bukan berarti khayalan kosong atau fantasi semata, 

melainkan realitas tengah yang menghubungkan yang tak terlihat dengan yang 

terlihat, yang gaib dengan yang kasatmata. 

“Imagination is fundamentally an intermediate reality; as such, it is 
intrinsically ambiguous and can best be defined by saying that it is neither this nor 
that, or both this and that.”38 

Dunia imajinasi juga disebut sebagai wilayah barzakh yang memiliki dua 

sisi: ia menampakkan bentuk-bentuk indrawi, tetapi sekaligus membawa makna 

batin Ilahi. Dengan kata lain, semua bentuk yang kita lihat gunung, laut dan manusia 

adalah simbol dari realitas metafisis yang lebih dalam. Oleh karena itu, realitas 

tidak bisa dipahami hanya secara literal, ia perlu ditakwil secara spiritual-linguistik. 

Toshihiko Izutsu juga menekankan bahwa Dunia Imajinasi adalah struktur 

yang memungkinkan penyatuan antara bentuk dan makna. Ia menulis bahwa 

realitas ini “bersifat dualis tetapi menyatu,” karena bentuk-bentuk lahiriah adalah 

simbol dari makna batin: 

“The world is an illusion; it has no real existence. And this is what is meant 
by ‘imagination’ (khayāl).”39 

 
38 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 117. 
39 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 7. 



77 
 

 
 

Dalam lapisan ini, alam semesta dipandang sebagai kitab simbolik. Tugas 

manusia bukan sekadar mengenali wujud luar, tetapi menafsirkan khayāl sebagai 

ayat-ayat eksistensial. Ini pula yang menjadi dasar hermeneutika simbolik Ibn 

ʿArabī bahwa segala sesuatu memiliki makna batin, dan dunia adalah teks spiritual 

yang terus dibaca oleh mereka yang terjaga. 

4. Manusia Sempurna (Insān Kāmil) 

Lapisan keempat dan terakhir dari struktur kosmologi Ibn ʿArabī adalah 

Insān Kāmil, atau Manusia Sempurna, yang merupakan mikrokosmos dan sekaligus 

titik simpul seluruh realitas. Manusia sempurna bukan hanya makhluk yang paling 

kompleks, melainkan juga cermin Tuhan yang paling utuh, tempat seluruh nama 

Ilahi berkumpul dan beroperasi. Ibn ʿArabī melalui Izutsu menyebut bahwa 

penciptaan alam semesta tidak terjadi tanpa manusia, karena hanya manusia yang 

bisa merefleksikan seluruh spektrum nama-nama Ilahi: 

“…the universe was an ‘unpolished mirror’ required the creation of Man 
who was meant to be the very polishing of that mirror.”40  

Dalam hal ini, manusia sempurna menjadi mediator antara Tuhan dan 

kosmos. Ia menghubungkan Wujud Mutlak dengan wujud partikular, sebagaimana 

Nabi Muhammad diposisikan sebagai realitas universal yang memancar ke seluruh 

wujud.41 

Insān Kāmil juga adalah puncak tajallī karena hanya manusia yang 

memiliki kapasitas untuk mengenal Tuhan dengan seluruh dirinya: akal, hati, ruh, 

 
40 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 222. 
41 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 352. 



78 
 

 
 

dan jasad. Ia adalah tempat tafsir paling sempurna terhadap nama-nama Ilahi dan 

tajallī dalam dunia Imajinasi. 

“The perfect man displays all the name without any name dominating over 
the others, just as the divine Essence possesses all the names without being 
delimited and defined by any of them.”42 

Manusia sempurna tidak hanya menjadi penafsir kosmos, tapi juga 

penanggung jawab eksistensialnya. Ia memahami dunia bukan semata sebagai 

objek, tetapi sebagai kitab terbuka yang perlu dibaca secara spiritual. Dalam 

konteks ini, maʿrifah pengetahuan intuitif tentang Tuhan menjadi tugas etis dan 

eksistensial manusia. 

Dengan demikian, Insān Kāmil merupakan sintesis dari seluruh struktur 

kosmologi Ibn ʿArabī. Ia mengenal Esensi Ilahi bukan secara langsung, tetapi 

melalui simbolisasi dan ketidakterbandingan (tanzīh); ia menafsirkan nama-nama 

Ilahi (asmā’ Ilāhiyyah) dalam dirinya sebagai cermin yang mencerminkan seluruh 

sifat Tuhan; ia mengalami ʿālam al-khayāl sebagai medan lambang tempat 

manifestasi ilahi terjadi; dan akhirnya, ia menjelma sebagai wakil Tuhan (khalifah) 

di bumi. Manusia sempurna menampakkan seluruh nama Ilahi tanpa satu pun 

mendominasi, sebagaimana Esensi Ilahi memiliki semua nama tanpa dibatasi atau 

didefinisikan oleh salah satu di antaranya. 

 

 

 

 

 
42 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 370. 


