BAB III
KARYA DAN PEMBACAAN WILLIAM C. CHITTICK DAN TOSHIHIKO
IZUTSU

BAB ini mengkaji landasan konseptual kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi
sebagai kerangka teoretis dalam membaca relasi manusia dan alam. Pembahasan
difokuskan pada empat konsep kunci, yaitu tajalli, barzakh, insan kamil, dan
martabat wujiid, yang merupakan simpul-simpul utama dalam bangunan metafisika
kosmologi Ibn ‘Arabi. Untuk menempatkan konsep-konsep tersebut dalam konteks
pemikiran kontemporer, kajian ini menggunakan pembacaan William C. Chittick
dan Toshihiko Izutsu sebagai dua representasi pendekatan hermeneutik yang saling
melengkapi: Chittick dengan penekanan teologis-imajinatif dan Izutsu dengan
analisis semantik. Melalui pendekatan studi kepustakaan dan analisis hermeneutik,
dengan bertujuan merumuskan pemahaman kosmologis yang tidak berhenti pada
dimensi spekulatif, tetapi membuka horizon etis yang relevan bagi perumusan

tanggung jawab manusia terhadap krisis ekologis modern.

A. William C. Chittick: Latar Belakang dan Kontribusi

William Chittick (lahir 1943) adalah cendekiawan Amerika yang terkenal
atas kajiannya tentang Rumi dan Ibnu ‘Arabi. Ia menjabat Profesor Studi
Keagamaan di Stony Brook University (SUNY). Latar pendidikan Chittick diawali
dengan gelar BA dalam bidang sejarah dari College of Wooster, Ohio (1966) dan
studi Islam di American University of Beirut. Dilanjutkan dengan PhD dalam
bidang kesusastraan Persia di Universitas Teheran (1974) di bawah bimbingan
Seyyed Hossein Nasr. Masa studi dan bekerja di Iran (1979) membuatnya

mendalami pemikiran tasawuf klasik, terutama karya Ibnu ‘Arabi bersama para

51



52

ulama seperti Jalal al-Din Ashtiyani, Henry Corbin, dan Toshihiko Izutsu. Setelah
Revolusi Iran, Chittick kembali ke AS, sempat menjadi editor Encyclopaedia
Iranica sebelum akhirnya bergabung dengan Stony Brook University sejak 1983.!
Dalam studi tasawuf, Chittick dikenal luas karena menguraikan kosmologi
dan metafisika Ibnu ‘Arabi secara sistematis. la telah menulis dan menerjemahkan
lebih dari 30 buku serta 150 artikel terkait pemikiran Islam (termasuk tasawuf,
filsafat Islam, dan kosmologi). Karya-karyanya meliputi terjemahan dan tafsir
klasik Sufi seperti karya Qabusi dan Kasf al-Asrér, serta buku pengantar dan sintesis
seperti Science of the Cosmos, Science of the Soul (2007) dan Self-Disclosure of
God (1998). Chittick berupaya menyajikan gagasan-gagasan Ibnu ‘Arabi dalam
konteks teks aslinya untuk menghindari kesalahpahaman, misalnya ia sering
menyusun kutipan langsung dari Futuhat al-Makkiyya agar “pengajaran Sang
Syaikh disajikan dengan kata-kata Syaikh sendiri”. Dengan pendekatan
hermeneutik dan penekanan kuat pada bahasa aslinya, Chittick memberikan

kontribusi besar dalam memahami warisan intelektual tasawuf Ibnu ‘Arabi.?

B. Toshihiko Izutsu: Latar Belakang dan Kontribusi

Toshihiko Izutsu (1914-1993) adalah cendekiawan Jepang terkemuka di
bidang studi Islam dan agama komparatif. Sejak usia muda ia tertarik pada
linguistik dan menguasai lebih dari 30 bahasa termasuk Arab, Persia, Ibrani,

Sanskrit, dan Tionghoa. Rekam jejak akademiknya mencakup Profesor Filsafat

' William C. Chittick, “William C. Chittick - Curriculum Vitae,”
https://sbsuny.academia.edu/WilliamCChittick/CurriculumVitae, diakses pada 15 Januari 2026.

2 William C. Chittick, “William C. Chittick - Curriculum Vitae,” diakses pada 15 Januari
2026.



53

Islam di McGill University, Kanada (1969-1975), dan Profesor di Imperial Iranian
Academy of Philosophy (Institut Penelitian Filsafat Iran) di Teheran (1969—-1974).
Pada 1958 ia menyelesaikan terjemahan langsung Al-Qur’an ke dalam bahasa
Jepang yang diakui luas untuk keakuratan bahasanya. Pendidikan tertingginya
diperoleh dari Keio University, Tokyo, dan pengaruh awal Zen Buddhisme turut
membentuk pandangannya dalam filsafat perbandingan.’

Dalam studi tasawuf, Izutsu dikenal sebagai pionir analisis semantik
konsep-konsep Sufi dan agama Timur. la menulis puluhan buku penting, termasuk
karya klasik Ethico-Religious Concepts in the Qur’an (1956) dan Sufism and
Taoism (1983). Karya-karya Izutsu mengkaji pemikiran Sufi dengan pendekatan
linguistik-semantik.*

Dalam bukunya Sufism and Taoism, Izutsu mencoba membuka dialog
lintas-tradisi dengan membandingkan gagasan ontologis Ibnu ‘Arabi dengan
konsep serupa dalam Taoisme (Lao-Tzu dan Chuang-Tzu). Pemikiran utama I[zutsu
berpusat pada upaya mengungkap struktur mendasar persepsi religius, dengan
orientasi filosofi perbandingan yang orisinal dan transkultural. Secara khusus, ia
menyoroti bagaimana baik Sufisme maupun Taoisme berbasis pada dua sumbu
utama yaitu “Manusia Mutlak” dan “Manusia Sempurna” yang menghubungkan

konsep-konsep kunci dalam tiap tradisi.

3 Keio Times, “Toshihiko Izutsu: Sang Jenius yang Menjembatani Timur dan Barat,”
https://www.keio.ac.jp/en/keio-times/features/2021/4/, April 2021.
4 Keio Times.



54

C. Karya Utama Tokoh
1. The Sufi Path of Knowledge oleh William C. Chittick

William C. Chittick adalah salah satu penerus utama dalam studi pemikiran
Ibn ‘Arabt di dunia Barat. Selama lebih dari empat dekade, ia telah menulis dan
menerjemahkan berbagai karya penting mengenai metafisika, kosmologi, dan
epistemologi dalam tradisi tasawuf. Di antara sekian banyak publikasinya, karya
yang paling berpengaruh dan menjadi dasar utama penelitian ini adalah The Sufi
Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of Imagination. la
mengelompokkan ajaran-ajaran tersebut ke dalam enam bab besar: Teologi,
Ontologi, Epistemologi, Hermeneutika, Soteriologi, dan Konsumasi (Kamal).’

Karya ini menyajikan sintesis mendalam atas konsep-konsep utama dalam
pemikiran Ibn ‘Arabi melalui pendekatan filologis dan filosofis. Chittick
menekankan pentingnya imajinasi (khayal) dalam memahami relasi antara Tuhan,
alam semesta, dan manusia. [a membedakan antara dua aspek dalam memandang
Tuhan: tanzih (peniadaan keserupaan) dan tashbih (penegasan keserupaan).
Keseimbangan antara keduanya menjadi prinsip hermeneutik utama dalam
memahami wahyu.®

Gagasan kunci lain yang banyak dibahas Chittick ialah tentang asma’ llahi
(nama-nama Tuhan) sebagai jembatan epistemologis antara realitas mutlak dan
dunia empiris. Dalam hal ini, manusia dipandang sebagai mikrokosmos yang

mencerminkan struktur makrokosmos ilahi. Pengetahuan bukan sekadar akumulasi

3> Lihat Daftar isi, daftar pustaka, dan index The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s
Metaphysics of Imagination

¢ William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of
Imagination, h. 357.



55

rasional, melainkan hasil fajallt (penyingkapan) dalam diri yang ditempa oleh dzikr
dan khalwah.

Melalui pendekatan yang menggabungkan pembacaan teks primer, teori
wujud, dan kesadaran intuitif (dzauq), karya ini tidak hanya menyajikan ulang
gagasan Ibn ‘Arabi, melainkan membangun kerangka tafsir metafisis yang
berpengaruh luas. Karena itu, The Sufi Path of Knowledge menjadi sumber utama

dalam menganalisis kosmologi tasawuf dalam studi ini.

2. Sufism and Taoism oleh Toshihiko Izutsu

Toshihiko Izutsu adalah seorang filsuf dan filologi yang mengembangkan
pendekatan unik terhadap studi Islam melalui analisis semantik konseptual. Di
antara banyak karyanya yang penting, Sufism and Taoism: A Comparative Study of
Key Philosophical Concepts menjadi karya paling representatif dan relevan dengan
fokus studi ini.

Dalam buku tersebut, [zutsu memperbandingkan kerangka metafisika Ibn
‘Arab1 dalam tasawuf dengan filsafat Taoisme Tiongkok klasik. Yang khas dari
pendekatannya adalah penggunaan semantik relasional yakni ia tidak sekadar
menerjemahkan istilah, tetapi memetakan jejaring makna dari konsep-konsep kunci
dalam masing-masing tradisi. Hal ini memungkinkan pembacaan filosofis lintas

budaya yang menghindari reduksi teologis.®

7 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of
Imagination, lihat bagian Introduction, h. 12.

8 Lihat Daftar Isi dan Kata Pengantar Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of
Key Philosophical Concepts of Ibn ‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu.



56

Salah satu gagasan utama dalam Sufism and Taoism adalah konsep Wujud
sebagai proses transenden, yang dimulai dari Yang Esa yang bahkan belum aktual
sebagai eksistensi.” Izutsu juga menggarisbawahi bahwa seluruh realitas wujud
terjadi melalui gerakan imajinasi metafisis (khayal) sebagai sebuah wilayah antara
kenyataan mutlak dan semu. Dunia ini bukan sekadar ilusi, tetapi berada dalam
zona antara yang memiliki nilai ontologis khas.”

Sebagai filsuf yang menguasai lebih dari 30 bahasa, Izutsu menjembatani
pandangan metafisik Timur dan Islam dengan sangat halus. la mengkaji konsep
seperti tawhid, Wujiid, al-insan al-kamil, serta dzikr dan ma ‘rifah dalam kosmologi
Ibn ‘Arabi, dan mempertemukannya dengan prinsip wu wei, zirdn, dan Tao dalam
filsafat Laozi dan Zhuangzi. Semua itu dikemas dengan analisis semantik filosofis

yang melampaui batas tafsir tekstual biasa.

D. Kosmologi Ibn al-‘Arabi dalam Pembacaan William C. Chittick sebagai

Kerangka Teoretis
Dalam penelitian ini, kosmologi tasawuf Ibn al-‘Arabi tidak dibaca
langsung dari teks primer secara sistematis, melainkan melalui pembacaan
konseptual yang telah dirumuskan oleh William C. Chittick. Pendekatan ini dipilih
karena Chittick tidak hanya berfungsi sebagai penerjemah gagasan Ibn al-‘Arabi,
tetapi juga sebagai penyusun kerangka sistematis yang menempatkan kosmologi,

epistemologi, hermeneutika, dan soteriologi Ibn al-‘Arabi dalam satu bangunan

% Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 400.

10 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 7.



57

metafisik yang koheren. Oleh karena itu, pemetaan kosmologi Ibn al-"Arabi
menurut Chittick yang berfungsi sebagai kerangka konseptual yang akan digunakan
secara operasional dalam analisis.

Chittick membagi eksplorasi kosmologi Ibn al-*Arabt ke dalam enam ranah
besar, yakni teologi, ontologi, epistemologi, hermeneutika, soteriologi, dan
kesempurnaan (kamal). Keenam ranah ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling
menaut dan membentuk suatu struktur kosmologis yang bersifat relasional dan
dinamis. Dalam konteks penelitian ini, pemetaan tersebut penting karena
menyediakan kategori-kategori analitis yang memungkinkan pembacaan
kosmologi tasawuf secara sistematis dan terhindar dari reduksi mistik semata.

1. Dimensi Teologis Kosmologi Ibn al-‘Arabi1

Dalam pembacaan Chittick, teologi Ibn al-‘Arabi tidak dipahami sebagai
sistem dogma abstrak tentang Tuhan, melainkan sebagai pusat operasional seluruh
struktur metafisik. Teologi berfungsi menjelaskan bagaimana Realitas Ilahi (al-
Haqq) berelasi dengan wujud, bagaimana kosmos memperoleh makna, dan
bagaimana pengetahuan tentang Tuhan dimungkinkan bagi manusia.'!

Konsep-konsep kunci seperti al-Haqq, asma’ wa sifat, tajall, dan barzakh
menjadi perangkat utama untuk memahami relasi antara Esensi Ilahi dan kosmos.
Chittick menegaskan bahwa dunia tidak bersifat otonom, melainkan merupakan
“bahasa Ilahi” tempat Nama-Nama Allah berfungsi sebagai medium penghubung

antara Esensi yang tak terjangkau dan realitas berwujud. Dalam konteks ini, kosmos

" William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, h. 33-34.



58

dapat dipahami sebagai teks simbolik yang hanya dapat dimengerti melalui
pemahaman atas struktur Nama-Nama Ilahi.

Chittick secara eksplisit menyatakan bahwa Nama-Nama Ilahi berfungsi
sebagai barzakh isthmus atau wilayah antara yang menengahi Esensi Ilahi dan
ciptaan. Dengan demikian, interaksi antara Tuhan dan dunia tidak berlangsung
secara langsung pada tingkat Esensi, melainkan melalui relasi-relasi ontologis yang
diwujudkan oleh Nama-Nama.'? Kerangka ini penting bagi penelitian ini karena
menunjukkan bahwa realitas kosmik selalu bersifat relasional dan bermakna, bukan
netral atau mekanistik.

Lebih lanjut, Chittick menegaskan bahwa Nama-Nama Ilahi juga memiliki
fungsi epistemologis, yakni sebagai satu-satunya sarana bagi manusia untuk
mengenal Tuhan dan kosmos. Pengetahuan tentang Realitas tidak dimungkinkan
tanpa perantaraan Nama-Nama yang diwahyukan melalui Al-Qur’an.'® Oleh karena
itu, wahyu berfungsi sebagai jembatan epistemik yang memungkinkan manusia

membaca kosmos dan memahami posisinya dalam tatanan wujud.

2. Dimensi Epistemologis: [lmu, Ma‘rifah, dan Penyingkapan

Dalam kerangka Chittick, epistemologi Ibn ‘Arabi tidak dapat dipisahkan
dari kosmologi. Cara manusia mengetahui Realitas berkaitan langsung dengan
bagaimana Realitas menyingkapkan diri. Chittick membedakan dua modalitas

pengetahuan utama, yakni 7/m (pengetahuan rasional) dan ma rifah (pengetahuan

12 William C Chittick.
13 William C Chittick.



59

langsung atau gnosis). Kedua jenis pengetahuan ini bersifat saling melengkapi,
tetapi tidak setara dalam mencapai al-Haqq.

“If a person wants to gain knowledge of things as they are in themselves,

‘He should follow the path of the great masters and dedicate himself to retreat and
s 99]4

invocation. Then God will give direct awareness of that to his heart’.

Pengetahuan rasional berfungsi sebagai alat awal untuk memahami struktur
lahiriah realitas, sementara makrifat diperoleh melalui kasyf (penyingkapan) dan
futith (pembukaan Ilahi). Dalam konteks metodologi penelitian ini, pembedaan
tersebut penting karena menunjukkan bahwa kosmologi Ibn ‘Arabi tidak dapat
direduksi menjadi sistem filsafat rasional semata, melainkan harus dipahami
sebagai struktur makna yang melibatkan pengalaman spiritual.

Chittick menegaskan bahwa kasyf bukan pengalaman subjektif yang
arbitrer, melainkan peristiwa ontologis di mana Realitas menyingkapkan diri sesuai
dengan kesiapan penerima. Namun, penyingkapan tersebut selalu diuji melalui
syari ‘ah, tradisi, dan otoritas spiritual. Dengan demikian, epistemologi Ibn al-
‘Arabi bersifat etis sekaligus metodologis. '

3. Dimensi Hermeneutik: Tafstr, Ta wil, dan Tahqiq

Dalam pembacaan Chittick, hermeneutika Ibn al-*Arabl merupakan bagian

integral dari kosmologi. Wahyu dipahami sebagai penyingkapan Ilahi dalam bentuk

bahasa, sehingga penafsiran teks suci pada dasarnya adalah pembacaan tajalli.

4 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, h. 10.
15 William C Chittick.



60

Hermeneutika ini berlangsung secara berjenjang melalui fafsir (makna lahir), ta ‘wil

(makna batin), dan tahqiq (aktualisasi makna dalam eksistensi).!

E. Kosmologi Ibn al-‘Arabi dan Taoisme dalam Pembacaan Toshihiko

Izutsu

Bagian ini menempatkan pembacaan Toshihiko Izutsu sebagai kerangka
teoretis komparatif untuk memahami kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi dalam horizon
lintas tradisi. [zutsu tidak dibaca sebagai pemikir independen yang dianalisis secara
tematik, melainkan sebagai penyedia perangkat konseptual dan semantik yang
memungkinkan pemetaan struktur metafisik Ibn ‘Arabi secara lebih sistematis dan
relasional. Dengan pendekatan semantik-filosofis, Izutsu berupaya menelusuri
“medan makna” (semantic field) dari istilah-istilah kunci tasawuf seperti wujiid,
khayal, tajalli, asma’, dan insan kamil serta memperbandingkannya dengan
konsep-konsep sentral dalam Taoisme klasik.

Pendekatan Izutsu bersifat eksplanatif-struktural, bukan normatif. la tidak
bertujuan merumuskan sintesis teologis antara tasawuf dan Taoisme, melainkan
menunjukkan kesepadanan fungsional antara dua sistem metafisik yang lahir dari
tradisi berbeda. Karena itu, perbandingan yang ia lakukan tidak berangkat dari
kesamaan terminologis, melainkan dari peran ontologis dan epistemologis yang
dimainkan oleh konsep-konsep tersebut dalam masing-masing sistem.

1. Struktur Metafisik Tasawuf Ibn al-‘Arabi dalam Pembacaan Toshihiko

Izutsu

16 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, h. 199.



61

Izutsu memulai pembahasan mengenai Ibn al-‘Arabi dengan tujuan
menelusuri apa yang ia sebut sebagai “life-breath” atau “nafas kehidupan”
pemikirannya, yakni sumber eksistensial yang menghidupkan seluruh bangunan
metafisik Ibn al-*Arabi. la kemudian menelusuri struktur ontologis tersebut secara
bertahap, mengikuti cara Ibn al-‘Arabi sendiri mengembangkannya. Izutsu
menegaskan bahwa pemahaman terhadap Ibn al-‘Arabi tidak dapat dicapai melalui
pembacaan eklektik atau sekadar pengumpulan definisi konsep, melainkan
menuntut apa yang ia sebut sebagai existential empathy, yakni pemahaman dari
dalam terhadap pengalaman mistik yang melahirkan teori-teori metafisik tersebut.

Sebagaimana dinyatakan Izutsu:

“My intention was rather to penetrate the ‘life-breath’ itself, the vivifying
spirit and the very existential source of the philosophizing drive of this great thinker,
and to pursue from that depth the formation of the whole ontological system step by
step as he himself develops it. !’

Dengan pendekatan tersebut, [zutsu menyusun analisis yang menempatkan
istilah-istilah kunci seperti wujid, khayal, tajallt, asma’, dan insan kamil sebagai
pintu masuk utama untuk memahami struktur metafisik Ibn al-‘Arabi, bukan

sekadar sebagai konsep-konsep formal yang terpisah.

2. Dream and Reality: Wujiid dan Khayal dalam Dunia Imaginal
Salah satu pijakan awal Izutsu adalah pembacaan terkenal Ibn al-‘Arabi
mengenai dunia fenomenal sebagai “mimpi” atau realitas imajinatif. Dunia disebut

“mimpi” bukan karena ketiadaan nilainya, melainkan karena status ontologisnya

17 1zutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 3.



62

sebagai simbol atau refleksi dari tingkat Realitas yang lebih tinggi. Izutsu
merangkum posisi ini secara jelas:

“The world is an illusion, it has no real existence. And this is what is meant by
‘imagination’ (khayal). For you just imagine that it (the world) is an autonomous

reality quite different from and independent of the absolute Reality, while in truth it
is nothing of the sort.”'$

Izutsu menegaskan dua poin penting dari pernyataan ini. Pertama, khayal
bukan fantasi tanpa makna, melainkan suatu tataran ontologis yang memiliki dasar
metafisik. Kedua, dunia imajinatif menuntut proses penafsiran (¢ta 'wil) agar dapat
dikembalikan kepada kedudukannya sebagai simbol yang menunjuk pada realitas
hakiki. Sebagaimana ia tulis, “dream does not mean valueless or false, it simply
means ‘being a symbolic reflection of something truly real’.”"*

Struktur metafisik Ibn al-‘Arabl menempatkan dunia bukan sebagai
nihilisme ontologis, melainkan sebagai semiotika kosmik, yakni medan tanda-tanda
tempat Realitas Tinggi menampakkan diri secara simbolik.

3. Martabat-Martabat Wujtid: Hierarki Ontologis dan Korespondensi

Izutsu selanjutnya merujuk pada pola interpretatif klasik dalam tradisi
tasawuf seperti yang ditemukan pada al-Qashani yang membedakan beberapa
“plane” atau “dunia” keberadaan. [a merangkum struktur lima lapisan realitas yang
sering digunakan dalam pembacaan kosmologi Ibn al-‘Arabi, dari tingkat tertinggi

Esensi hingga dunia indrawi. Struktur ini menunjukkan bahwa fenomena pada

tingkat bawah merupakan simbol bagi realitas tingkat yang lebih tinggi:

18 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, .

19 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu.



63

“In the Sufi world-view, five ‘worlds’ (‘awalim) or five basic planes of Being
are distinguished... These five planes constitute among themselves an organic
whole, the things of a lower plane serving as symbols or images for the things of
the higher planes.” *°

Dalam pembacaan Izutsu atas kosmologi Ibn al-‘Arabi, struktur realitas
dipahami sebagai susunan hierarkis yang terdiri dari beberapa lapisan wujud yang
saling berkaitan secara korespondensial. Lapisan tertinggi adalah Esensi Ilahi
(Dhat), yang berada pada tingkat al-ghayb al-muglag dan sepenuhnya tak
terjangkau oleh konseptualisasi. Dari Esensi ini memancar lapisan Nama-Nama dan
Sifat Ilahi sebagai medium relasional antara Tuhan dan ciptaan, yang kemudian
menurunkan diri ke dunia perbuatan dan rubtibiyyah sebagai ranah aktualisasi
kehendak Ilahi. Selanjutnya terdapat dunia imajinasi (‘a@lam al-khayal), yakni
wilayah perantara yang memungkinkan makna metafisis menampakkan diri dalam
bentuk-bentuk simbolik, sebelum akhirnya terejawantah pada dunia indrawi
sebagai lapisan realitas yang paling konkret. Skema berlapis ini menegaskan bahwa
kosmos tidak bersifat datar atau mekanistik, melainkan tersusun secara hierarkis
dan organik, sehingga realitas inderawi selalu berfungsi sebagai simbol yang

merujuk pada tingkat makna ontologis yang lebih tinggi.

4. Tajallt dan Asma’ Ilahiyyah: Relasi Ontologis antara Tuhan dan Kosmos
Bagi Izutsu, inti metafisika Ibn al-Arabi terletak pada doktrin tajallt, yakni
penampakan-diri Realitas Mutlak melalui Nama-Nama dan Sifat [lahi. Nama-nama
Ilahi tidak dipahami sebagai label linguistik semata, melainkan sebagai “realities

of relations ” yang menghubungkan Esensi [lahi dengan kosmos:

20 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, 11.



64

“Each Name is a special aspect, or special form, of the Absolute in its self-
manifestation... Consequently, the Divine Names are infinite. !

Dengan menempatkan asmd’ sebagai medium tajalli, kosmologi Ibn al-
‘Arabi dipahami Izutsu sebagai struktur relasional: eksistensi makhluk merupakan
cara Tuhan menampakkan Nama-Nama-Nya sesuai dengan kesiapan ontologis

masing-masing entitas.

5. Wahdat al-Wujtd dan Pola Kesatuan-Keberagaman
Izutsu juga mengurai konsep wahdat al-wujiid sebagai struktur ontologis
yang menampung ketegangan antara kesatuan dan keberagaman. Kesatuan di sini
bukan monisme sederhana, melainkan kesatuan yang terbentuk dari banyak
manifestasi:

“The philosophical structure of both systems as a whole is dominated by the
concept of the Unity of Existence... a ‘unity’ formed by many different things.”*’

Dengan demikian, wahdat al-wujtd tidak meniadakan pluralitas, melainkan

mengorganisasikannya dalam kerangka tajallt.

6. Insan Kamil sebagai Poros Kosmik
Dalam pembacaan Izutsu, insan kamil dipahami sebagai poros kosmologis
dan mikrokosmos yang merangkum seluruh struktur realitas. Manusia sempurna
menjadi cermin tempat Realitas mengenali diri-Nya sendiri:

“The Perfect Man in this sense is ‘man’viewed as a perfect epitome of the
universe. %

2 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, 99.

22 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 472.

B Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 222.



65

Konsepsi ini menegaskan bahwa manusia memiliki tanggung jawab

ontologis dan etis sebagai perantara antara Tuhan dan kosmos.

7. Fana’ dan Baqa’ sebagai Mekanisme Transformasi Eksistensial
Izutsu menjelaskan fana’ dan baga’ sebagai mekanisme transformasi
spiritual yang memungkinkan manusia menjadi locus tajalli. [a membedakan tiga
tahap: takhallug, tahaqquq, dan ta ‘allug, yang berpuncak pada keadaan baqa’:

“The ‘self-annihilation’is, in fact, the first item in the essential attributes of
the Saint...”

“In this spiritual state... Whatever he does, it is not he but God who does

it.”
Pengalaman ini bukan nihilisme, melainkan reposisi eksistensial dalam

jaringan tajalli 1lahi.

8. Comparative Reflection: Titik-titik Persamaan Fungsional dan Perbedaan

Nuansa
Tujuan bagian ini adalah menempatkan secara sistematis bagaimana Izutsu
membaca dua tradisi besar tasawuf (Ibn al-‘Arabt) dan Taoisme (Lao-tzu / Chuang-
tzu) sehingga pembaca dapat melihat kesamaan struktural fungsional (bagaimana
istilah-istilah bekerja dalam sistem masing-masing) dan perbedaan nuansa (warna
teologis, modus revelasi, implikasi etis). Izutsu tidak sekadar mengontraskan
kosakata; ia menelusuri metafora hidup (the life-breath) yang menghidupkan istilah
itu sehingga korespondensi dapat dilihat sebagai fungsi bukan sinonimi sederhana.
a. Persamaan struktural fungsional (unity — multiplicity; manusia

sebagai mediator)



66

Baik Ibn al-‘Arabl maupun teks-Tao menyajikan pola kosmogenik yang
sama bentuknya: dari satu Realitas tertinggi timbul beragam manifestasi. Izutsu
menyatakan secara ringkas formulanya untuk Tao: “The Way begets ‘one’; ‘one’
begets ‘two’; ‘two’ begets ‘three’; and ‘three’ begets the ten-thousand things.”
Kutipan ini memetakan proses yang analog dengan gagasan tajalli dalam
tasawufyakni penyingkapan Nama-Nama yang melahirkan lapisan-lapisan realitas.

Pada pembacaan Izutsu, fungsi dari urutan ini sama: menyediakan model
bagaimana singularitas ontologis (al-Haqq/Tao) bisa memanifestasikan diri
menjadi dunia ganda/beragam. Dalam tafsiran Ibn al-‘Arabl sebagaimana

dijelaskan Izutsu proses itu dimodelkan oleh kosmologi tajalli dan penafsiran

simbol-imajinal (khayal).

b. Manusia sebagai poros-mediator (insan kamil - sheng-jen / cheng-jen)

Kedua tradisi menempatkan sosok manusia yang ‘“sempurna” sebagai
tempat bertemunya tata realitas: insan kamil di tasawuf dan sheng-jen / cheng-jen
di Taoisme. Izutsu menegaskan bahwa dalam kedua sistem manusia sempurna
berperan sebagai mikrokosmos yang merangkum makna makrokosmos fungsi yang
sangat mirip meski dibingkai berbeda.
“The Perfect Man ... is ‘man’viewed as a perfect epitome of the universe. **
Fungsinya praktisnya manusia sempurna menjadi medium agar Realitas

dapat ‘mengenali’ dirinya sendiri (Ibn al-‘Arabi) atau agar Tao dapat bekerja

melalui tindakan-tanpa-keterpaksaan dalam dunia (sheng-jen yang hidup dalam wu

24 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu



67

wei). Ini menunjukkan titik persamaan fungsional: manusia sebagai locus tajallt /
manifestasi.

c. Persamaan dalam epistemologi dan praktik: pembukaan batin versus

penerangan alami

Pengetahuan yang dihadiahkan (kasyf / ma‘rifah) dan penerangan (ming /
tso wang). Kedua tradisi mengklaim adanya pengetahuan yang melampaui akal
spekulatif;, perbedaan adalah pada terminologi dan sumber revelasi. Izutsu
membaca Ibn al-‘Arabi melalui lensa kasyf/ma‘rifah yakni penyingkapan sabda
ilahi yang harus dialami dan membaca Taoisme melalui praktik-praktik seperti zso
wang (sitting in oblivion) yang menghasilkan ming (illumination) batin. Kedua
fenomena ini fungsinya sama: mengganti pengetahuan representasional dengan
pengetahuan yang kehadiran-berupa (knowledge-as-presence).
Izutsu: “The world is an illusion... this is what is meant by ‘imagination’ (khayal).”

Dalam praktik, bentuk-bentuk itu berbeda: sufisme menekankan bimbingan
tarekat, dzikir, pengamalan syari‘ah yang memurnikan hati sehingga kasyf tiba;
Taoisme menekankan pengosongan sengaja (wu-wei, pu), duduk-hening untuk
kembali kepada spontanitas alami. Meski berbeda praktik, keduanya memproduksi
kondisi epistemik yang ekuivalen: hadirnya wawasan yang mengubah status subjek.

d. Persamaan dalam hermeneutik: dunia sebagai tanda / teks vs dunia

sebagai proses alami berbahasa

Dunia sebagai teks (tasawuf) dan dunia sebagai ‘bahasa’ Tao (ten-thousand

things). Izutsu menekankan Ibn al-‘Arabl menafsirkan dunia sebagai sederetan

tanda (ayat) yang menuntun kembali kepada Hakikat; Taoisme memandang dunia



68

sebagai ekspresi sifat-sifat Tao, terstruktur melalui pola-pola seperti yin-yang dan
wu xing. Fungsi hermeneutik di kedua tradisi adalah membaca alam, hanya saja
objek dan teknik bacanya berbeda.?

Dalam tafsir tasawuf, pembacaan korelatif antar-ayat dan korespondensi
nama-realitas adalah kunci; dalam Taoisme, pembacaan pola (seperti relasi antar
unsur) dan meniru spontanitas alam adalah kunci. Kedua cara membaca
mengarahkan tindakan manusia: tafsir untuk ketakwaan dan pelayanan; pembacaan

Tao untuk kebijakan yang tidak memaksa.

e. Perbedaan nuansa utama (warna teologis dan modus revelatory)

Perbedaan paling tajam yang Izutsu sorot adalah warna personalitas sumber.
Dalam kerangka Ibn al-‘Arabi, Hakikat berfungsi sebagai Relasi yang bermuara
pada Nama-Nama Ilahi, sehingga pengalaman sering berorientasi pada relasi
personal (rahmah, hubung-hubungan kenabian, pewarisan futiih). Izutsu mencatat
bagaimana istilah-istilah asma’ memberi nuansa personalitas pada tajalli.?

Sebaliknya, Taoisme menampilkan prinsip yang amat non-personal: Tao
bukan entitas berkehendak, melainkan prinsip yang bekerja lewat spontanitas alam
(zirdn) dan tanpa intensi antropomorfik. [zutsu menegaskan bahwa Tao “is beyond
the reach of sense perception” dan terungkap sebagai pola, bukan sebagai subjek
personal.

“The Way is beyond the reach of sense perception.”

3 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabi and Lao-Tzu and Chuang-Tzu.

26 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 395.



69

Akibatnya, nuansa religio-etis berbeda: tasawuf mengintegrasikan aspek-
aspek doa, pengacuhan pada wahyu, dan tanggung jawab moral yang dipahami
dalam relasi dengan Tuhan; Taoisme mengedepankan tata laku naturalis
ketidakinginan untuk merubah secara paksa (wu wei) yang berujung pada

kebijaksanaan praktis.

f. Hermeneutika wahyu vs hermeneutika naturalis
Izutsu membedakan modus interpretasi: Ibn al-‘Arabi menempatkan Al-
Qur’an sebagai peta ontologis yang perlu ditakwilkan untuk mengakses realitas
batin dan Taoisme membaca teks-teks klasik sebagai panduan hidup yang menuntun
pada praktik spontanitas. Kedua pendekatan mengklaim otoritas revelatory, tetapi

sumber legitimasi berbeda: wahyu vs penerangan alami (ming).?’

F. Landasan Konseptual

Studi ini berpijak pada pendekatan tasawuf falsafi yang dimatangkan oleh
Ibn ‘Arabi, dengan pembacaan kontemporer melalui karya William C. Chittick dan
Toshihiko Izutsu. Oleh karena itu, penting untuk menegaskan kerangka konseptual
yang menjadi rujukan analisis, baik dalam aspek metafisika, epistemologi,
kosmologi, maupun praksis spiritual. Landasan ini bersifat sintetik, yaitu
menggabungkan dimensi tekstual Ibn ‘Arabi dan pemaknaan ulang yang diberikan
oleh dua tokoh modern tersebut.

Meskipun The Sufi Path of Knowledge memuat banyak gagasan kunci Ibn

‘Arabi seperti wahdat al-wujiud, al-insan al-kamil, atau perbedaan antara ilmu dan

27 1zutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu.



70

ma‘rifat, penelitian ini menempatkan keseimbangan antara fanzih—tashbih dan
konsep tajalli melalui asma’ Ilahi sebagai kerangka utama. Pilihan ini didasarkan
pada dua alasan: Pertama, karena konsep ini menjadi fondasi kosmologi dan
hermeneutika dalam seluruh pemikiran Ibn ‘Arabi sebagaimana dibaca oleh
Chittick. Kedua, karena konsep ini paling relevan untuk menganalisis hubungan
antara Tuhan, dunia, dan manusia dalam konteks ekologi dan kosmos modern.
Dalam pandangan Chittick, relasi antara Tuhan dan ciptaan tidak bersifat
oposisi mutlak, tetapi meniscayakan dua kutub yang saling menyeimbangkan,

transendensi absolut dan manifestasi ilahi. Sebagaimana ia tulis:

“When we consider God, we look at the Essence Itself or at the Divinity. In
the first case we declare that He is absolutely incomparable and unknowable, and
in the second we say that He is somehow similar to the cosmos.”*

Dunia, dalam kerangka ini, bukanlah ciptaan pasif, melainkan medan
aktualisasi nama-nama Tuhan, yang muncul melalui proses penyingkapan (zajall7)
terus-menerus. Chittick menyatakan:

“No created thing can display God as He is in Himself, only as He discloses
Himself. His self-disclosures are infinitely diverse in keeping with the infinite
diversity of the entities.”’

The words which We call divine names are not, strictly speaking, the names
themselves, byt the “names of the names” (asma’ al-asma’)... while God's own
knowledge of Himself and the cosmos is the Inner meaning (ma'na), the spirit and
life behind the form. In a parallel manner, the outward forms of the cosmos reflect
the name “All-merciful” (al-rahman), whose Breath (nafas) is the underlying stuff
of the universe.’’

28 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, 357.

2 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of
Imagination, 354.

30 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, 34.



71

Dengan memahami struktur asma’ dan tajalli sebagai dasar kosmologi,
maka hubungan manusia dengan alam menjadi bagian dari jaringan makna Ilahi
yang dinamis. Kesadaran manusia terhadap struktur ini, menjadi cara untuk
“mengembalikan” segala sesuatu kepada Tuhan secara epistemologis dan
eksistensial.

Sementara itu, Toshihiko Izutsu, melalui Sufism and Taoism, menawarkan
perangkat analisis semantik-filosofis atas konsep-konsep utama dalam kosmologi
tasawuf. Pilihan untuk menjadikan pendekatan Izutsu sebagai landasan konseptual
dalam penelitian ini didasarkan pada kekhasannya: ia tidak sekadar mengutip Ibn
‘Arabt sebagai teks historis, tetapi membangun kerangka makna melalui metode
semantic field analysis. Dengan ini, istilah-istilah kunci seperti wujid, khayal, dan
ma ‘rifah ditempatkan dalam jaringan makna yang hidup dalam horizon pengalaman
spiritual.

Izutsu membaca konsep wujiid sebagai realitas metafisis yang tidak statis,
tetapi “mengalir” dari Yang Esa menuju manifestasi plural melalui nama-nama
Ilahi. Ta menunjukkan bahwa proses ini melibatkan kesadaran manusia sebagai
simpul makna. Dalam hal ini, istilah “dzikir” muncul bukan sebagai praktik ritual
dalam pengertian tasawuf tarekat, dan tidak hanya menjadi ritual verbal, melainkan
sebagai mode metafisis kesadaran. Bagi [zutsu, dzikir menunjuk pada kehadiran
ontologis yang terjaga secara terus-menerus dalam struktur Wujud:

The dhikr in this meaning is a spiritual state in which a mystic concentrates
all his bodily and spiritual powers on God in such a way that his whole existence is

united with God completely, without any residue. When a mystic attains to this state,
the distinction between the subject (who exercises the concentration of the mind)



72

and the object (upon which his mind is concentrated) naturally disappears, and he
experiences the immediate ‘tasting’ of the essential unity with the Absolute.’!

Izutsu juga menekankan bahwa seluruh bentuk lahiriah dunia adalah simbol
dari makna batin, dan setiap simbol menunjuk pada realitas transenden. Dunia ini
bukanlah khayalan semata, tetapi berada dalam wilayah “ruang antara” di mana

bentuk dan makna saling bersinggungan. [a menulis:

“The world is an illusion, it has no real existence. And this is what is meant
by ‘imagination’ (khayal). For you just imagine that it (the world) is an autonomous
reality quite different from and independent of the absolute Reality, while in truth it
is nothing of the sort. >’

Dengan pendekatan ini, Izutsu menghindari dua ekstrem: objektifikasi
filosofis yang membekukan makna, dan subjektivisme spiritual yang lepas dari
struktur teks. Ia justru memperlihatkan bahwa kosmologi Ibn ‘Arabi membentuk
suatu medan semantik di mana bahasa, kesadaran, dan Wujud saling menyusupi
secara produktif.

Dengan menggabungkan pendekatan intuitif Chittick dan kerangka
semantik [zutsu, penelitian ini membangun fondasi konseptual untuk menafsirkan
kosmologi Ibn ‘Arabi secara lebih fungsional dalam konteks ekologi dan

keberadaan manusia modern.

G. Struktur Konseptual Kosmologi
Dalam tradisi metafisika Islam, kosmologi bukan sekadar penjelasan

tentang asal-usul dan susunan alam semesta, melainkan juga pemetaan struktur

31 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 251.

32 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 7.



73

Wujud (wujid) sebagai pancaran dari Realitas Mutlak. Kosmologi Ibn ‘Arabi,
sebagaimana dibaca oleh William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu, tidak berangkat
dari logika fisikal atau kausalitas linier, tetapi dari proses penyingkapan (tajalli)
Tuhan melalui nama-nama-Nya dalam medan keberadaan. Karena itu, struktur
kosmologi Ibn ‘Arabi bersifat hierarkis, dinamis, dan reflektif yang
menghubungkan Tuhan, alam semesta, dan manusia dalam satu jaringan Wujud
yang saling menyusupi.
Secara garis besar, struktur ini terdiri dari empat lapisan utama:
1. Realitas Absolut (al-Haqq)

Dalam struktur kosmologi Ibn ‘Arabi, sebagaimana dijelaskan oleh William
C. Chittick, al-Haqq merupakan titik pangkal segala realitas. la adalah Esensi
Tuhan, yang tidak dapat diketahui, tidak dapat dikungkung oleh konsep, dan tidak
tersentuh oleh segala bentuk pembatasan. Dalam aspek ini, Tuhan adalah ghayb al-
ghuyiib (Yang Paling Gaib dari segala yang gaib).

Ibn ‘Arabi secara konsisten menegaskan bahwa Esensi Tuhan bersifat tanzih
yaitu Tuhan tidak menyerupai apa pun dan tidak bisa diwakili oleh bentuk atau
konsep apa pun. Chittick menulis:

“Incomparability (tanzih) signifies that the Essence cannot be judged, gauged, or
known by any of the creatures.”’

Segala pengetahuan kita tentang Tuhan, bahkan yang diperoleh para nabi
dan para arif, bukanlah pengetahuan tentang Esensi, melainkan pengetahuan

tentang tajalli Tuhan yakni manifestasi-Nya melalui sifat dan nama. Dengan kata

3 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, h. 58.



74

lain, kita tidak mengetahui Tuhan sebagaimana diri-Nya, tetapi sebagaimana Ia
menampakkan Diri-Nya.
“God is known through the relations, attributions, and correlations that

become established between Him and the cosmos. But the Essence is unknown,
since nothing is related to It 3*

Posisi ini menciptakan dasar ontologis yang tegas yaitu tidak ada jalan
menuju Tuhan kecuali melalui penampakan-Nya dalam bentuk keterbatasan,
meskipun Tuhan sendiri tetap tidak terbatas. Realitas Absolut berdiri sebagai
realitas non-relasional, yang tidak bisa didekati secara langsung oleh makhluk.

Lapisan al-Haqq ini berfungsi sebagai fondasi dalam keseluruhan struktur
kosmologi Ibn ‘Arabi, ia menjamin bahwa seluruh dunia ini bukan Tuhan,
melainkan tajalli Tuhan dan oleh karena itu, pengetahuan tentang realitas selalu
bersifat simbolik. Sebagaimana dikatakan dalam salah satu hadits yang sering
dikutip Ibn ‘Arabt:

“Allah was, and there was nothing with Him. >

Dalam konteks ini, pemahaman ekologis atau etis pun tidak boleh jatuh pada
panteisme ekstrim, karena Tuhan dalam hakikat-Nya tetap transenden, bahkan
ketika [a menampakkan Diri dalam segala hal.

2. Nama-nama llahi (Asma’ llahiyyah)
Setelah menegaskan transendensi mutlak Tuhan dalam Esensi-Nya (al-

Haqq), struktur kosmologi Ibn ‘Arabl memasuki lapisan kedua: manifestasi Wujud

melalui nama-nama Ilahi. Di sinilah Tuhan menampakkan Diri-Nya dalam bentuk-

3 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of
Imagination, h. 62.

35 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, h. 88.



75

bentuk keterkaitan dan kebermaknaan yang bisa didekati oleh akal dan pengalaman
manusia.

Nama-nama Ilahi bukan sekadar simbol linguistik, tetapi entitas metafisik
aktif yang menjembatani antara Tuhan dan ciptaan. Setiap ism (nama)
merepresentasikan satu aspek dari sifat Ilahi dan menjadi asal-usul metafisis dari
segala sesuatu yang ada. Tuhan dikenal melalui nama-nama ini, bukan melalui
Esensi-Nya.*

Nama-nama Ilahi ini disebut sebagai asma’ al-husna (nama-nama yang
indah). Dalam pandangan Ibn ‘Arabi, seluruh kosmos adalah medan manifestasi
dari interaksi nama-nama ini dan tidak ada satu pun makhluk yang lepas dari
naungan nama-nama Tuhan. Toshihiko Izutsu menyebut bahwa nama-nama Ilahi
bukanlah “nama diri” Tuhan, tetapi struktur makna kosmik yang menghubungkan
antara Tuhan dan dunia. Nama-nama itu menciptakan jaringan semantik yang
memungkinkan realitas untuk hadir dan dimengerti.’

Dengan demikian, lapisan asma’ llahiyyah menjadi jembatan ontologis
sekaligus epistemologis antara transendensi Esensi dan kedekatan eksistensial
ciptaan. Di titik inilah konsep tashbih (penyerupaan) mendapatkan pijakan yakni
Tuhan menampakkan diri-Nya dalam bentuk-bentuk yang terdekat dengan

pemahaman makhluk, tanpa kehilangan sifat-Nya yang tak tersamai.

36 William C Chittick.
37 1zutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu.



76

3. Dunia Imajinasi (dlam al-Khayal)

Lapisan ketiga dalam struktur kosmologi Ibn ‘Arabi adalah Dunia Imajinasi,
yang berfungsi sebagai barzakh, medan antara wujiid absolut Tuhan dan wujiid
partikular makhluk. Imajinasi bukan berarti khayalan kosong atau fantasi semata,
melainkan realitas tengah yang menghubungkan yang tak terlihat dengan yang

terlihat, yang gaib dengan yang kasatmata.

“Imagination is fundamentally an intermediate reality, as such, it is
intrinsically ambiguous and can best be defined by saying that it is neither this nor
that, or both this and that.”®

Dunia imajinasi juga disebut sebagai wilayah barzakh yang memiliki dua
sisi: ia menampakkan bentuk-bentuk indrawi, tetapi sekaligus membawa makna
batin Ilahi. Dengan kata lain, semua bentuk yang kita lihat gunung, laut dan manusia
adalah simbol dari realitas metafisis yang lebih dalam. Oleh karena itu, realitas

tidak bisa dipahami hanya secara literal, ia perlu ditakwil secara spiritual-linguistik.

Toshihiko Izutsu juga menekankan bahwa Dunia Imajinasi adalah struktur
yang memungkinkan penyatuan antara bentuk dan makna. Ia menulis bahwa
realitas ini “bersifat dualis tetapi menyatu,” karena bentuk-bentuk lahiriah adalah
simbol dari makna batin:

“The world is an illusion; it has no real existence. And this is what is meant
by ‘imagination’ (khayal). >’

3% William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of
Imagination, h. 117.

39 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 7.



77

Dalam lapisan ini, alam semesta dipandang sebagai kitab simbolik. Tugas
manusia bukan sekadar mengenali wujud luar, tetapi menafsirkan khayal sebagai
ayat-ayat eksistensial. Ini pula yang menjadi dasar hermeneutika simbolik Ibn
‘Arabi bahwa segala sesuatu memiliki makna batin, dan dunia adalah teks spiritual

yang terus dibaca oleh mereka yang terjaga.

4. Manusia Sempurna (Insan Kamil)

Lapisan keempat dan terakhir dari struktur kosmologi Ibn ‘Arabi adalah
Insan Kamil, atau Manusia Sempurna, yang merupakan mikrokosmos dan sekaligus
titik simpul seluruh realitas. Manusia sempurna bukan hanya makhluk yang paling
kompleks, melainkan juga cermin Tuhan yang paling utuh, tempat seluruh nama
Ilahi berkumpul dan beroperasi. Ibn ‘Arabl melalui Izutsu menyebut bahwa
penciptaan alam semesta tidak terjadi tanpa manusia, karena hanya manusia yang
bisa merefleksikan seluruh spektrum nama-nama Ilahi:

“...the universe was an ‘unpolished mirror’ required the creation of Man
who was meant to be the very polishing of that mirror. "

Dalam hal ini, manusia sempurna menjadi mediator antara Tuhan dan
kosmos. Ia menghubungkan Wujud Mutlak dengan wujud partikular, sebagaimana
Nabi Muhammad diposisikan sebagai realitas universal yang memancar ke seluruh

wujud.*!

Insan Kamil juga adalah puncak tajalli karena hanya manusia yang

memiliki kapasitas untuk mengenal Tuhan dengan seluruh dirinya: akal, hati, ruh,

40 Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu, h. 222.

41 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, h. 352.



78

dan jasad. la adalah tempat tafsir paling sempurna terhadap nama-nama Ilahi dan

tajallt dalam dunia Imajinasi.

“The perfect man displays all the name without any name dominating over
the others, just as the divine Essence possesses all the names without being
delimited and defined by any of them.”*

Manusia sempurna tidak hanya menjadi penafsir kosmos, tapi juga
penanggung jawab eksistensialnya. la memahami dunia bukan semata sebagai
objek, tetapi sebagai kitab terbuka yang perlu dibaca secara spiritual. Dalam
konteks ini, ma rifah pengetahuan intuitif tentang Tuhan menjadi tugas etis dan
eksistensial manusia.

Dengan demikian, /nsan Kamil merupakan sintesis dari seluruh struktur
kosmologi Ibn ‘Arabi. la mengenal Esensi Ilahi bukan secara langsung, tetapi
melalui simbolisasi dan ketidakterbandingan (tanzih); ia menafsirkan nama-nama
[lahi (asma’ llahiyyah) dalam dirinya sebagai cermin yang mencerminkan seluruh
sifat Tuhan; ia mengalami ‘alam al-khayal sebagai medan lambang tempat
manifestasi ilahi terjadi; dan akhirnya, ia menjelma sebagai wakil Tuhan (khalifah)
di bumi. Manusia sempurna menampakkan seluruh nama Ilahi tanpa satu pun
mendominasi, sebagaimana Esensi Ilahi memiliki semua nama tanpa dibatasi atau

didefinisikan oleh salah satu di antaranya.

4 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, h. 370.



