
 

79 
 

BAB IV 
ANALISIS HERMENEUTIK KOSMOLOGI TASAWUF IBN ʿARABĪ 

DALAM KONTEKS KRISIS EKOLOGI KONTEMPORER 

Bab ini bertujuan untuk menganalisis secara hermeneutik kosmologi 

tasawuf Ibn ʿArabī sebagaimana dibaca oleh William C. Chittick dan Toshihiko 

Izutsu, serta menafsirkan relevansinya dalam merespons krisis ekologi 

kontemporer. Berbeda dari bab-bab sebelumnya yang berfokus pada pemaparan 

konseptual dan kerangka teoritis, Bab IV menempatkan keseluruhan bangunan 

kosmologi tersebut dalam ruang dialog interpretatif antara teks klasik, horizon 

pembaca modern, dan tantangan etis zaman kini. Dengan demikian, bab ini sebagai 

ruang kerja hermeneutik untuk menguji makna, daya jangkau, dan implikasi praktis 

kosmologi tasawuf dalam konteks krisis lingkungan global. 

Krisis ekologis kontemporer yang ditandai oleh kerusakan lingkungan, 

perubahan iklim, eksploitasi sumber daya alam, dan hilangnya keseimbangan 

ekosistem bukan semata-mata persoalan teknis atau ekonomis. Berbagai pemikir 

kontemporer menunjukkan bahwa krisis ini berakar pada cara pandang manusia 

terhadap alam, terutama pandangan yang menempatkan alam sebagai objek netral, 

sumber daya mati, atau komoditas yang dapat dieksploitasi tanpa batas. Oleh karena 

itu, respons terhadap krisis ekologis menuntut lebih dari sekadar solusi teknologis; 

ia memerlukan koreksi epistemologis dan ontologis terhadap relasi manusia dengan 

alam.1 

 
1 Sadjali, M. (2024). Syed Hossein Nasr’s Ecosufism: Re-examining the Relationship 

between God, Man and Nature to Solve the Environmental Crisis. Social Sciences Insights Journal, 
2(1), 46–53. 



80 
 

 
 

Pembacaan William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu terhadap Ibn ʿArabī 

memainkan peran penting sebagai Wirkungsgeschichte (sejarah pengaruh) dalam 

pemahaman kontemporer atas kosmologi tasawuf. Chittick menafsirkan Ibn ʿArabī 

dengan menekankan dimensi ontologis, epistemologis, dan etis dari konsep-konsep 

seperti tajallī, barzakh, Nama-Nama Ilahi, dan insān kāmil. Sementara itu, Izutsu 

menawarkan pendekatan semantik-komparatif yang menyoroti struktur metafisik 

dan simbolik kosmologi Ibn ʿArabī, sekaligus memperluas cakrawala pembacaan 

melalui dialog dengan tradisi Taoisme. Kedua pembacaan ini membentuk horizon 

interpretatif modern yang memungkinkan kosmologi Ibn ʿArabī dipahami secara 

sistematis dan relevan bagi problematika kontemporer. 

Namun demikian, pemahaman atas kosmologi Ibn ʿArabī tidak pernah 

bersifat netral atau bebas konteks. Mengikuti hermeneutika Hans-Georg Gadamer, 

setiap upaya penafsiran selalu melibatkan pra-pemahaman (Vorverständnis) 

penafsir. Dalam penelitian ini, pra-pemahaman tersebut dibentuk oleh kesadaran 

akan krisis ekologis global serta oleh diskursus etika lingkungan modern. 

Kesadaran ini bukanlah hambatan bagi pemahaman, melainkan titik tolak dialog 

yang memungkinkan terjadinya fusion of horizons antara teks kosmologi tasawuf 

dan kebutuhan etis zaman kini.2 

Dengan pendekatan hermeneutik, kosmologi Ibn ʿArabī tidak diperlakukan 

sebagai sistem tertutup yang dibekukan dalam konteks historisnya, tetapi sebagai 

wacana hidup yang terus berbicara dalam situasi-situasi baru. Konsep-konsep 

seperti tajallī, barzakh, martabat wujūd, dan insān kāmil ditafsirkan bukan hanya 

 
2 Hans-Georg Gadamer. Truth and Method. (New York: Continuum, 2004), h. 269–274. 



81 
 

 
 

sebagai kategori metafisik, tetapi sebagai struktur makna yang memiliki implikasi 

etis terhadap cara manusia memosisikan dirinya dalam tatanan kosmik. Dalam 

konteks ekologis, implikasi ini berkaitan langsung dengan sikap hormat terhadap 

alam, kesadaran akan keterhubungan eksistensial, serta penolakan terhadap pola 

dominasi dan eksploitasi. 

Bab ini selanjutnya akan menguraikan bagaimana kosmologi tasawuf Ibn 

ʿArabī melalui pembacaan Chittick dan Izutsu dapat dipahami sebagai fondasi etika 

relasional antara manusia dan alam. Analisis akan bergerak dari penafsiran teologis 

tentang alam sebagai manifestasi Ilahi, menuju kritik epistemologis terhadap cara 

modern memahami alam, hingga perumusan peran manusia sebagai subjek etis 

yang bertanggung jawab secara kosmik. Dengan demikian, Bab IV berfungsi 

sebagai jembatan antara kerangka konseptual kosmologi tasawuf dan perumusan 

etika ekologis yang relevan bagi tantangan dunia kontemporer. 

A. Kosmologi sebagai Peristiwa Makna (Being as Meaning-Event) 

Dalam kerangka hermeneutika filosofis Hans-Georg Gadamer, realitas tidak 

dipahami sebagai objek statis yang berdiri terpisah dari subjek, melainkan sebagai 

peristiwa pemahaman, yakni sesuatu yang “terjadi” ketika makna menyingkapkan 

diri dalam horizon historis tertentu. Pendekatan ini membuka ruang yang sangat 

relevan untuk membaca kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī, sebab kosmos dalam 

tasawuf bukan sekadar struktur ontologis, tetapi arena tajallī di mana Wujud 

menampakkan diri sebagai makna yang hidup. 

Dalam kosmologi Ibn ʿArabī, wujūd tidak dipahami sebagai substansi mati 

atau entitas netral, melainkan sebagai realitas yang aktif menyingkapkan diri 



82 
 

 
 

melalui Nama-Nama Ilahi. Oleh karena itu, alam tidak pernah “diam”, melainkan 

selalu berada dalam proses penyingkapan makna. Dunia bukan sekadar ada, tetapi 

mengada dengan makna. Perspektif ini sejalan dengan gagasan Gadamer bahwa 

makna tidak melekat secara final pada objek, melainkan selalu terbuka dalam dialog 

antara yang menyingkapkan dan yang memahami. 

Konsep tajallī dalam kosmologi tasawuf dapat dipahami sebagai mode of 

being cara Wujud hadir bukan sekadar doktrin metafisika abstrak. Tajallī adalah 

peristiwa ontologis sekaligus hermeneutik: Wujud hadir sebagai tanda, simbol, dan 

makna yang menuntut pemahaman. Dalam konteks ini, alam semesta berfungsi 

sebagai teks kosmik yang selalu “berbicara”, sementara manusia diposisikan 

sebagai subjek penafsir yang terlibat secara eksistensial dalam proses pemaknaan 

tersebut.3 

Dengan demikian, realitas kosmik menurut Ibn ʿArabī tidak pernah bersifat 

tertutup. Setiap fenomena alam gunung, sungai, hewan, bahkan perubahan musim 

merupakan bentuk penyingkapan Nama-Nama Ilahi tertentu. Ketika alam direduksi 

menjadi objek eksploitasi, yang sesungguhnya terjadi bukan hanya kerusakan 

ekologis, melainkan pemutusan relasi hermeneutik antara manusia dan kosmos. 

Dalam bahasa Gadamer, relasi dialogis antara penafsir dan teks kosmik terhenti. 

Pendekatan ini memungkinkan analisis ontologis kosmologi Ibn ʿArabī 

melampaui kategorisasi metafisik klasik dan masuk ke wilayah eksistensial. 

Kosmos tidak hanya “ada”, tetapi “menyapa”; tidak hanya eksis, tetapi memanggil 

 
3 Basit, Tasawuf Falsafi dan Lingkungan Menuju Ecosufisme Kontemporer, h. 117. 



83 
 

 
 

manusia untuk merespons secara etis. Di sinilah ontologi bertemu dengan etika. 

Keberadaan alam bukan netral, tetapi bermakna dan normatif. 

1. Khayāl sebagai Ruang Hermeneutik Kosmos 

Dalam pembacaan William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu, alam khayāl 

memainkan peran sentral sebagai wilayah perantara antara realitas murni metafisik 

dan dunia indrawi. Alam ini bukan ilusi, melainkan ruang ontologis tempat makna 

mengambil bentuk simbolik. Dari sudut pandang hermeneutik, khayāl dapat 

dipahami sebagai ruang pemahaman arena di mana makna dapat ditangkap tanpa 

direduksi menjadi konsep rasional semata. 

Gadamer menekankan bahwa pemahaman selalu melibatkan simbol, 

metafora, dan bahasa.4 Dalam kosmologi tasawuf, bahasa kosmik bekerja melalui 

simbol-simbol alamiah. Gunung, air, cahaya, dan kegelapan bukan sekadar 

fenomena fisik, tetapi simbol ontologis yang memuat pesan eksistensial. Oleh 

karena itu, kerusakan terhadap simbol-simbol alam berarti juga perusakan terhadap 

bahasa kosmos itu sendiri. 

Khayāl memungkinkan manusia membaca alam bukan dengan logika 

instrumental, tetapi dengan kepekaan simbolik. Inilah dasar epistemologis bagi 

etika ekologis sufistik: menjaga alam berarti menjaga bahasa makna tempat Tuhan 

menyapa ciptaan-Nya. 

B. Ontologis Kosmologi Ibn ʿArabī dalam Perspektif Hermeneutika Filosofis 

1. Ontologi sebagai Titik Tolak Analisis Hermeneutik 

 
4 Regan, “Hans-Georg Gadamer’s philosophical hermeneutics: Concepts of reading, 

understanding and interpretation,” 2012. 



84 
 

 
 

Dalam konteks pemikiran Ibn ʿ Arabī, ontologi tidak dapat dipahami sebagai 

kajian tentang “apa yang ada” dalam pengertian statis dan objektif, melainkan 

sebagai refleksi tentang bagaimana keberadaan (wujūd) menyingkapkan dirinya. 

Ontologi di sini bersifat dinamis, relasional, dan hermeneutikal, sebab realitas tidak 

hadir sebagai objek yang selesai, melainkan sebagai proses penampakan makna 

yang terus berlangsung. Oleh karena itu, analisis kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī 

tidak dapat dilepaskan dari pendekatan hermeneutik, karena keberadaan itu sendiri 

bersifat “terbaca” dan menuntut penafsiran. 

Dalam horizon hermeneutika filosofis, terutama sebagaimana dirumuskan 

oleh Hans-Georg Gadamer, keberadaan tidak pernah hadir di luar pemahaman. 

Gadamer menegaskan bahwa “Being that can be understood is language”, yang 

berarti bahwa realitas selalu hadir dalam medium makna, simbol, dan bahasa. 

Prinsip ini sejalan dengan kosmologi Ibn ʿArabī, di mana alam semesta dipahami 

sebagai locus tajallī, yakni ruang penyingkapan diri Ilahi yang selalu bermakna dan 

tidak pernah netral. Dunia tidak berdiri sebagai fakta mentah, melainkan sebagai 

“teks kosmik” yang hanya dapat dipahami melalui keterlibatan eksistensial manusia 

sebagai penafsir. 

Dengan demikian, ontologi dalam penelitian ini tidak diposisikan sebagai 

fondasi metafisik yang tertutup, melainkan sebagai medan dialog antara Realitas 

Ilahi, kosmos, dan kesadaran manusia. Ontologi menjadi titik tolak analisis 

hermeneutik karena cara manusia memahami keberadaan akan menentukan cara ia 

membaca alam dan menempatkan dirinya di dalam kosmos. Dalam konteks krisis 

ekologis kontemporer, pendekatan ini menjadi signifikan, sebab kerusakan alam 



85 
 

 
 

tidak hanya berakar pada kesalahan teknis, tetapi pada cara ontologis manusia 

memaknai dunia sebagai objek yang terpisah dari makna Ilahi. 

2. Wujūd sebagai Realitas Dinamis, Bukan Substansi Statis 

Salah satu pergeseran ontologis paling fundamental dalam pemikiran Ibn 

ʿArabī adalah penolakannya terhadap pemahaman wujūd sebagai substansi statis. 

Dalam metafisika klasik baik Aristotelian maupun skolastik keberadaan sering 

dipahami sebagai entitas tetap yang dapat diklasifikasikan, didefinisikan, dan 

dikuasai secara konseptual. Sebaliknya, dalam kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī, 

wujūd dipahami sebagai realitas dinamis yang senantiasa berada dalam proses 

penyingkapan. 

William C. Chittick menegaskan bahwa dalam pemikiran Ibn ʿArabī, hanya 

al-Ḥaqq yang memiliki wujūd sejati, sementara wujud makhluk bersifat nisbi dan 

bergantung pada cara Tuhan menampakkan diri-Nya. Keberadaan dunia bukanlah 

sesuatu yang berdiri sendiri, melainkan hasil dari relasi ontologis antara Tuhan dan 

kosmos. Dengan demikian, wujūd tidak dapat dipahami sebagai “sesuatu yang 

dimiliki”, tetapi sebagai “sesuatu yang terjadi”. 

Pemahaman ini membawa implikasi hermeneutik yang penting: jika wujūd 

bersifat dinamis, maka realitas tidak pernah sepenuhnya tertutup oleh satu tafsir. 

Setiap entitas kosmik adalah peristiwa makna yang terbuka terhadap penafsiran 

berlapis, sesuai dengan tingkat kesiapan penerimanya. Alam tidak bersifat 

monolitik, tetapi plural dalam makna, karena setiap tajallī Nama Ilahi 

menghadirkan dimensi realitas yang berbeda. 



86 
 

 
 

Dalam kerangka ini, kosmologi Ibn ʿArabī berhadapan secara kritis dengan 

ontologi modern yang cenderung mereduksi realitas menjadi objek yang terpisah 

dari subjek. Ontologi modern memisahkan manusia dari dunia, sementara ontologi 

tasawuf menegaskan keterlibatan eksistensial manusia di dalam jaringan wujūd. 

Alam tidak berada “di luar” manusia, melainkan berada dalam medan relasional 

yang sama, sehingga setiap tindakan manusia terhadap alam memiliki resonansi 

ontologis. 

3. Tajallī sebagai Mode of Being (Cara Ada Realitas) 

Dalam kosmologi Ibn ʿArabī, tajallī bukan sekadar konsep teologis, 

melainkan kategori ontologis yang menjelaskan bagaimana realitas hadir. Tajallī 

adalah cara ada (mode of being) Realitas Ilahi dalam kosmos, bukan peristiwa 

temporal yang terjadi sekali, melainkan struktur ontologis yang terus berlangsung. 

Tuhan tidak menciptakan dunia lalu “meninggalkannya”, tetapi senantiasa 

menyingkapkan diri-Nya dalam bentuk-bentuk yang tak terhingga. 

Chittick menekankan bahwa tidak ada satu pun makhluk yang dapat 

menampilkan Tuhan sebagaimana Dia dalam Esensi-Nya, melainkan hanya 

sebagaimana Dia menyingkapkan diri-Nya. Dengan demikian, realitas kosmik 

selalu bersifat mediatif dan simbolik: ia bukan Tuhan itu sendiri, tetapi juga bukan 

sesuatu yang sepenuhnya terpisah dari-Nya. Tajallī menjadi jembatan ontologis 

antara tanzīh (transendensi mutlak) dan tashbīh (kedekatan manifestatif). 

Dari sudut pandang hermeneutik, tajallī dapat dipahami sebagai “peristiwa 

makna” (event of meaning). Realitas tidak hadir sebagai data yang netral, tetapi 

sebagai penyingkapan yang selalu menuntut respons interpretatif. Setiap gunung, 



87 
 

 
 

sungai, dan makhluk hidup adalah bentuk bahasa kosmik tempat Nama-Nama Ilahi 

berbicara. Kegagalan manusia dalam merespons tajallī ini—yakni dengan 

memperlakukan alam semata sebagai sumber daya menandai krisis hermeneutik 

sekaligus krisis ekologis. 

Dengan memahami tajallī sebagai struktur ontologis, maka kosmos tidak 

lagi dapat dipahami sebagai latar pasif bagi aktivitas manusia. Ia adalah medan aktif 

penyingkapan Ilahi yang menuntut adab ontologis dalam relasi manusia dengan 

alam. Kesadaran inilah yang menjadi jembatan menuju analisis antropologis 

tentang Insān Kāmil, sebab hanya manusia yang mampu membaca, menafsirkan, 

dan sekaligus mewujudkan tajallī dalam tindakan etisnya di dunia. 

4. Asmāʾ Ilāhiyyah sebagai Struktur Relasional Ontologi 

Dalam kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī, Nama-Nama Ilahi (asmāʾ Ilāhiyyah) 

menempati posisi sentral sebagai struktur relasional yang menghubungkan Esensi 

Ilahi dengan kosmos. Nama-nama tersebut tidak dipahami sebagai sekadar 

penamaan linguistik atau atribut statis, melainkan sebagai prinsip ontologis aktif 

yang memungkinkan Realitas Mutlak menampakkan diri dalam bentuk-bentuk 

yang dapat dialami dan dipahami oleh makhluk. Dengan kata lain, asmāʾ 

merupakan modus relasi, bukan kategori deskriptif semata. 

William C. Chittick menegaskan bahwa Tuhan tidak dikenal melalui Esensi-

Nya, melainkan melalui relasi-relasi yang terbangun antara Tuhan dan alam. Relasi 

ini termanifestasi melalui Nama-Nama Ilahi, yang masing-masing 

merepresentasikan aspek tertentu dari cara Tuhan hadir dalam kosmos. Oleh karena 

itu, setiap entitas yang ada dapat dipahami sebagai locus aktualisasi satu atau 



88 
 

 
 

beberapa Nama Ilahi tertentu. Tidak ada satu pun makhluk yang hadir tanpa makna 

ontologis, karena setiap keberadaan selalu terkait dengan struktur asmāʾ. 

Dalam perspektif hermeneutik, asmāʾ Ilāhiyyah berfungsi sebagai “kata-

kata dasar” dalam bahasa kosmik. Sebagaimana bahasa manusia menyusun makna 

melalui relasi antar-kata, kosmos menyusun realitas melalui interaksi antar-Nama 

Ilahi. Setiap fenomena alam menjadi bentuk ujaran ontologis yang menyampaikan 

pesan tertentu tentang Realitas Ilahi. Dengan demikian, alam tidak dapat direduksi 

menjadi kumpulan objek netral, melainkan harus dipahami sebagai jaringan makna 

yang hidup. 

Implikasi ontologis dari struktur asmāʾ ini sangat signifikan bagi etika 

ekologis. Jika setiap entitas merupakan manifestasi Nama Ilahi, maka merusak alam 

berarti mengganggu tatanan relasional tempat makna Ilahi disingkapkan. 

Kerusakan ekologis bukan hanya persoalan teknis atau ekonomi, melainkan 

persoalan ontologis: rusaknya medan relasi antara Tuhan, manusia, dan kosmos. 

5. Khayāl sebagai Ruang Ontologis-Hermeneutik 

Salah satu kontribusi paling khas Ibn ʿArabī dalam kosmologi tasawuf 

adalah pengembangan konsep ʿālam al-khayāl, yang oleh banyak pembaca modern, 

termasuk Chittick dan Izutsu, dipahami sebagai dunia imaginal. Khayāl sering 

disalahpahami sebagai fantasi atau ilusi subjektif, padahal dalam kerangka Ibn 

ʿArabī ia justru merupakan wilayah ontologis yang objektif dan memiliki fungsi 

mediatif yang sangat penting. 

Khayāl berfungsi sebagai barzakh, yakni ruang antara yang 

menghubungkan realitas metafisis yang murni dengan dunia indrawi yang konkret. 



89 
 

 
 

Ia memungkinkan makna Ilahi yang bersifat transenden untuk mengambil bentuk 

simbolik tanpa kehilangan kedalaman ontologisnya. Dalam konteks hermeneutik, 

khayāl dapat dipahami sebagai ruang pemahaman tempat makna menjadi dapat 

diakses tanpa direduksi menjadi konsep rasional yang kering. 

Toshihiko Izutsu menegaskan bahwa dunia yang kita alami sehari-hari 

bersifat imaginal bukan karena ia tidak nyata, tetapi karena status ontologisnya 

sebagai simbol. Dunia adalah “mimpi” dalam arti metafisis: ia merupakan refleksi 

simbolik dari Realitas yang lebih tinggi. Dengan demikian, realitas tidak dapat 

dipahami secara literal semata, melainkan harus ditakwil agar makna batinnya 

tersingkap. 

Dari sudut pandang hermeneutik Gadamer, pemahaman selalu melibatkan 

simbol dan metafora. Khayāl menyediakan medium ontologis bagi simbol-simbol 

kosmik tersebut. Alam berbicara melalui bentuk-bentuk imajinal yang hanya dapat 

ditangkap oleh kesadaran yang terbuka dan peka secara spiritual. Ketika manusia 

kehilangan kemampuan membaca simbol, alam direduksi menjadi objek mati yang 

siap dieksploitasi. Oleh karena itu, krisis ekologis juga merupakan krisis khayāl 

krisis imajinasi ontologis. 

6. Dunia sebagai Teks Kosmik dan Peristiwa Pemahaman 

Dalam kosmologi Ibn ʿArabī, dunia tidak dipahami sebagai kumpulan 

benda, melainkan sebagai teks kosmik yang sarat makna. Setiap entitas alam adalah 

ayat, yakni tanda yang menunjuk pada Realitas Ilahi. Pandangan ini sejalan dengan 

prinsip hermeneutik bahwa pemahaman selalu bersifat tekstual dan dialogis. 

Realitas hadir untuk dipahami, bukan untuk dikuasai. 



90 
 

 
 

Gadamer menekankan bahwa pemahaman bukanlah aktivitas subjektif yang 

mengendalikan objek, melainkan peristiwa dialogis di mana makna 

menyingkapkan diri dalam perjumpaan antara penafsir dan yang ditafsirkan. Dalam 

konteks kosmologi tasawuf, perjumpaan ini terjadi antara manusia dan alam. Alam 

“berbicara” melalui tanda-tanda kosmik, sementara manusia dipanggil untuk 

mendengarkan dan merespons. 

Krisis ekologis modern dapat dipahami sebagai kegagalan fundamental 

dalam relasi hermeneutik ini. Ketika alam tidak lagi dibaca sebagai teks bermakna, 

ia diperlakukan sebagai sumber daya yang bisu. Relasi dialogis digantikan oleh 

relasi instrumental. Akibatnya, manusia kehilangan kemampuan untuk melihat 

alam sebagai mitra ontologis, bukan objek eksploitasi. 

Dengan memulihkan pandangan dunia sebagai teks kosmik, kosmologi Ibn 

ʿArabī menawarkan dasar ontologis bagi relasi manusia–alam yang lebih etis. 

Dunia tidak hanya hadir untuk digunakan, tetapi untuk dipahami. Pemahaman ini 

menuntut sikap rendah hati, keterbukaan, dan kesediaan untuk membiarkan makna 

menyingkapkan dirinya. Kesadaran inilah yang menjadi prasyarat bagi munculnya 

tanggung jawab ekologis yang sejati. 

7. Martabat Wujūd dan Struktur Hierarki Ontologis 

Dalam kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī, realitas tidak disusun secara datar, 

melainkan bertingkat dalam apa yang dikenal sebagai martabat wujūd. Struktur 

hierarkis ini bukan dimaksudkan sebagai sistem dominasi atau nilai kuantitatif, 

melainkan sebagai tata makna ontologis yang menunjukkan tingkat kedekatan suatu 

realitas dengan sumber Wujud Mutlak. Setiap martabat memiliki fungsi dan 



91 
 

 
 

perannya masing-masing dalam keseluruhan struktur kosmos, dan tidak satu pun 

yang berdiri secara terpisah atau terisolasi. 

William C. Chittick menjelaskan bahwa martabat wujūd harus dipahami 

secara relasional dan dinamis. Tingkat-tingkat realitas tersebut bukan lapisan statis 

yang tertutup, tetapi saling berkorespondensi melalui proses tajallī. Realitas pada 

tingkat yang lebih rendah berfungsi sebagai simbol bagi realitas pada tingkat yang 

lebih tinggi, sementara realitas yang lebih tinggi menemukan aktualisasinya melalui 

bentuk-bentuk yang lebih rendah. Dengan demikian, struktur hierarkis kosmos 

bersifat organik dan dialogis. 

Dalam perspektif hermeneutik, hierarki ini menuntut cara membaca realitas 

yang berlapis. Fenomena alam yang tampak secara inderawi tidak dapat dipahami 

secara memadai jika dilepaskan dari konteks martabat yang lebih tinggi. Setiap 

fenomena mengandung makna yang melampaui bentuk lahiriahnya. Oleh karena 

itu, pemahaman kosmos menuntut kemampuan taʾwīl—yakni penyingkapan makna 

batin di balik simbol lahiriah. 

Hierarki ontologis ini sekaligus menolak reduksionisme ontologis modern 

yang cenderung meratakan seluruh realitas pada satu tingkat keberadaan. Dalam 

kosmologi Ibn ʿArabī, mereduksi realitas pada satu tingkat berarti menutup 

kemungkinan makna dan mengingkari kekayaan struktur wujūd itu sendiri. 

Kesadaran akan martabat wujūd membuka jalan bagi sikap hormat terhadap seluruh 

tingkat realitas, termasuk alam non-manusia. 

 

 



92 
 

 
 

8. Ontologi Relasional versus Ontologi Eksploitatif Modern 

Perbedaan mendasar antara kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī dan pandangan 

dunia modern terletak pada cara memandang relasi antara manusia dan alam. 

Ontologi modern, khususnya dalam kerangka Cartesian dan positivistik, cenderung 

memisahkan subjek dan objek secara tajam. Alam dipahami sebagai entitas 

eksternal yang dapat diukur, dikalkulasi, dan dimanipulasi sesuai kepentingan 

manusia. Ontologi semacam ini melahirkan relasi eksploitatif terhadap lingkungan. 

Sebaliknya, kosmologi Ibn ʿArabī berangkat dari ontologi relasional, di 

mana tidak ada realitas yang berdiri sendiri tanpa keterhubungan maknawi. Alam, 

manusia, dan Tuhan berada dalam satu jaringan wujūd yang saling terkait melalui 

struktur tajallī dan asmāʾ Ilāhiyyah. Manusia tidak berada di luar kosmos sebagai 

pengendali, tetapi berada di dalam kosmos sebagai bagian dari struktur ontologis 

yang sama. 

Dalam perspektif hermeneutik Gadamer, pendekatan eksploitatif modern 

mencerminkan kegagalan memahami realitas sebagai mitra dialog. Alam direduksi 

menjadi objek bisu yang tidak memiliki “suara”. Padahal, dalam kosmologi 

tasawuf, alam adalah subjek simbolik yang berbicara melalui tanda-tanda kosmik. 

Kehilangan kemampuan mendengar suara ini berujung pada krisis ekologis yang 

bersifat struktural dan berjangka panjang. 

Ontologi relasional Ibn ʿArabī menawarkan koreksi mendasar terhadap 

paradigma ini. Dengan menempatkan alam sebagai bagian dari jaringan makna 

Ilahi, kosmologi tasawuf menggeser orientasi manusia dari dominasi menuju 



93 
 

 
 

partisipasi. Relasi manusia–alam tidak lagi ditentukan oleh kontrol, melainkan oleh 

pemahaman dan tanggung jawab. 

9. Implikasi Ontologis bagi Relasi Manusia-Alam 

Implikasi ontologis dari kosmologi Ibn ʿArabī bagi relasi manusia dan alam 

sangat luas. Jika alam dipahami sebagai manifestasi Nama-Nama Ilahi dan bagian 

dari struktur tajallī, maka relasi manusia dengan alam tidak dapat bersifat netral 

atau utilitarian. Setiap tindakan manusia terhadap alam selalu memiliki dimensi 

ontologis dan etis. 

Dalam kerangka ini, krisis ekologis modern dapat dibaca sebagai akibat dari 

kesalahan ontologis dalam memaknai alam. Ketika alam dipahami semata sebagai 

objek, relasi manusia–alam kehilangan dasar maknawinya. Kosmologi tasawuf 

menunjukkan bahwa relasi yang benar adalah relasi dialogis, di mana manusia 

membaca alam sebagai teks kosmik dan menyesuaikan tindakannya dengan makna 

yang tersingkap. 

Kesadaran ontologis ini menuntut perubahan sikap eksistensial manusia. 

Manusia dipanggil untuk mengembangkan adab kosmik-yakni cara berada yang 

menghormati struktur wujūd dan martabat setiap entitas. Adab ini tidak hanya 

bersifat moral, tetapi ontologis: ia berakar pada pemahaman tentang hakikat realitas 

itu sendiri. 

Dengan demikian, ontologi kosmologi Ibn ʿArabī menyediakan fondasi 

filosofis bagi etika ekologis yang tidak bersifat instrumental, melainkan berbasis 

makna. Etika ekologis lahir bukan dari ketakutan akan krisis, tetapi dari kesadaran 

akan keterhubungan ontologis manusia dengan seluruh ciptaan. 



94 
 

 
 

C. Kosmologi Ibn ʿArabī sebagai Struktur Etika Relasional Alam 

Kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī, sebagaimana dibaca oleh William C. 

Chittick, menghadirkan sebuah pandangan dunia yang secara fundamental bersifat 

relasional. Relasi tersebut tidak hanya menghubungkan Tuhan dan manusia, tetapi 

juga merangkul seluruh kosmos sebagai bagian integral dari tatanan makna Ilahi.  

Dalam kerangka ini, alam tidak dipahami sebagai realitas netral atau sekadar 

latar material kehidupan manusia, melainkan sebagai medan tajallī, yakni ruang di 

mana Nama-Nama dan Sifat-Sifat Ilahi menampakkan diri dalam bentuk-bentuk 

yang beragam. Perspektif kosmologis semacam ini memiliki implikasi etis yang 

mendalam, terutama ketika dibaca dalam konteks krisis ekologis kontemporer. 

1. Alam sebagai Manifestasi Ilahi dan Penolakan terhadap Ontologi 

Eksploitatif 

Dalam pembacaan Chittick, Ibn ʿArabī menegaskan bahwa segala sesuatu 

yang ada di alam merupakan hasil dari tajallī Ilahi. Tajallī bukan sekadar peristiwa 

kosmogonis yang terjadi di awal penciptaan, melainkan proses berkelanjutan di 

mana Realitas Ilahi senantiasa menyingkapkan diri-Nya dalam bentuk-bentuk 

kosmik. Dengan demikian, alam tidak pernah berada di luar kehadiran Tuhan; ia 

selalu berada dalam jangkauan makna Ilahi. 

“The Unknowability of the Essence … The only thing connected to it is 
knowledge of the Level, that which is named Allah. … If not for them [the names], 
we would not be. If not for us, they would not be.”5 

 
5 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 62. 



95 
 

 
 

Pemahaman ini menantang secara langsung ontologi modern yang 

cenderung memisahkan antara subjek manusia dan objek alam. Dalam paradigma 

modern-instrumental, alam direduksi menjadi kumpulan sumber daya yang dapat 

dieksploitasi demi kepentingan manusia. Sebaliknya, kosmologi Ibn ʿArabī 

memandang alam sebagai realitas bermakna yang memiliki nilai intrinsik karena 

relasinya dengan Tuhan. Alam bukan “sesuatu” yang berdiri sendiri, tetapi “sesuatu 

yang menunjuk”, yakni tanda yang mengarahkan manusia kepada Realitas yang 

lebih dalam. 

Secara hermeneutik, krisis ekologis dapat dibaca sebagai kegagalan 

manusia modern dalam memahami struktur makna kosmos. Ketika alam 

diperlakukan semata-mata sebagai objek material, dimensi simbolik dan sakralnya 

terhapus. Dalam konteks ini, kerusakan lingkungan bukan hanya persoalan 

ekologis, tetapi juga krisis makna yang berakar pada reduksi ontologis terhadap 

alam. 

2. Nama-Nama Ilahi sebagai Struktur Relasional Kosmos 

Salah satu kontribusi utama Ibn ʿArabī yang ditekankan secara konsisten 

oleh Chittick adalah pemahaman tentang Nama-Nama Ilahi sebagai struktur 

relasional yang menghubungkan Esensi Ilahi dengan kosmos. Nama-Nama 

berfungsi sebagai barzakh, yakni wilayah perantara yang memungkinkan 

keterhubungan antara Yang Mutlak dan yang terbatas. Dalam kerangka ini, setiap 

entitas kosmik merefleksikan satu atau beberapa Nama Ilahi sesuai dengan kesiapan 

ontologisnya. Dalam bukunya Chittick menulis: 



96 
 

 
 

“The acts are the created things. The attributes or names are the barzakh or 
isthmus between the Essence and the cosmos.”6 

Implikasi etis dari konsep ini sangat signifikan. Jika alam merupakan 

manifestasi Nama-Nama Tuhan, maka setiap bentuk eksploitasi yang merusak 

keseimbangan alam dapat dipahami sebagai bentuk ketidaksopanan ontologis 

terhadap manifestasi Ilahi. Etika ekologis dalam perspektif Ibn ʿArabī tidak 

bertumpu pada aturan eksternal semata, melainkan pada kesadaran akan relasi 

ontologis antara manusia, alam, dan Tuhan. 

Lebih jauh, pemahaman tentang Nama-Nama Ilahi menolak pandangan 

homogen terhadap alam. Setiap makhluk memiliki martabat dan fungsi yang 

berbeda sesuai dengan Nama yang termanifestasi padanya.7 Dengan demikian, 

kosmologi Ibn ʿArabī mengandung prinsip diferensiasi dan proporsionalitas, yang 

menjadi dasar penting bagi etika ekologis non-eksploitatif. 

3. Barzakh dan Etika Mediasi Manusia-Alam 

Konsep barzakh menempati posisi sentral dalam kosmologi Ibn ʿArabī. 

Barzakh dipahami sebagai realitas perantara yang memungkinkan dua kutub yang 

tampak berlawanan untuk berelasi tanpa saling meniadakan. Dalam konteks relasi 

manusia dan alam, barzakh menegaskan bahwa manusia tidak berada di luar 

kosmos, melainkan di dalam jaringan relasi kosmik yang kompleks. 

Sebagai makhluk yang berada pada posisi barzakh, manusia memiliki 

kapasitas untuk menyadari dan menengahi hubungan antara dimensi spiritual dan 

 
6 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, 34. 
7 Suwito, “Etika Lingkungan dalam Kosmologi Sufistik Menurut Seyeed Hossein Nasr,” 

MADANIA 21, no. 2 (2017). 



97 
 

 
 

material. Posisi ini memberikan manusia tanggung jawab etis yang besar. Manusia 

bukan penguasa absolut atas alam, tetapi mediator yang bertugas menjaga 

keseimbangan relasional antara berbagai tingkat wujud. 

“In the Perfect Man, the microcosm and the macrocosm have become one 
through an inner unity.… As a central being who lives at once on every level of the 
cosmos, the Perfect Man embraces in himself every hierarchy.”8 

Dalam konteks krisis ekologis, kegagalan manusia menjalankan fungsi 

barzakh ini tampak dalam sikap dominatif dan eksploitatif terhadap alam.9 Ketika 

manusia melupakan posisinya sebagai perantara, ia cenderung memosisikan diri 

sebagai pusat dan ukuran segala sesuatu. Kosmologi Ibn ʿArabī, melalui konsep 

barzakh, menawarkan koreksi mendasar terhadap antroposentrisme semacam ini. 

4. Nafas al-Rahman dan Kosmos sebagai Proses Hidup 

Chittick memberi penekanan khusus pada metafora nafas al-Rahman 

sebagai medium kosmogonis dalam pemikiran Ibn ʿArabī. Nafas Ilahi dipahami 

sebagai “substansi” dasar kosmos, yakni medium hidup yang memungkinkan 

segala bentuk wujud tampil dan berfungsi.  

“The outward forms of the cosmos reflect the name ‘All-merciful’ (al-
rahmān), whose Breath (nafas) is the underlying stuff of the universe. … The names 
of the names possess a dual ontological reality: on the one hand they are creatures 
… and on the other they are the words naming God and revealed in the 
scriptures.”10 

Dalam perspektif ini, alam bukan mesin mati, melainkan organisme hidup 

yang terus-menerus “bernafas” dalam irama tajallī. Metafora ini memiliki implikasi 

 
8 William C Chittick, The  Ecosufisme Kontemporer.William C Chittick, The Sufi Path of 

Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphyi dsics of Imagination, 34 
‘Arabi’s Metaphyi dsics of Imagination, 34.Basit, Tasawuf Falsaf 

i dan Lingkungan Menujuhe sics of Imagination, 59.William C Chittick, The Sufi Path of 
Knowledge: 



98 
 

 
 

etis yang kuat. Jika kosmos dipahami sebagai realitas hidup yang bernafas dengan 

nafas Ilahi, maka tindakan perusakan terhadap alam dapat dibaca sebagai gangguan 

terhadap ritme kehidupan kosmik. Etika ekologis yang lahir dari pemahaman ini 

bersifat protektif dan penuh kehati-hatian, karena setiap intervensi manusia 

dipahami sebagai intervensi terhadap sistem kehidupan yang sakral. 

Dalam kerangka hermeneutik, metafora nafas al-Rahman juga membuka 

ruang bagi pembacaan ekologis yang menekankan keberlanjutan dan 

keseimbangan. Alam tidak dapat dieksploitasi secara berlebihan tanpa mengganggu 

keseluruhan tatanan kosmik yang hidup. 

5. Tanzīh, Tashbīh, dan Prinsip Kehati-hatian Ekologis 

Prinsip teologis tanzīh (ketakterbandingan) dan tashbīh (kedekatan 

relasional) memainkan peran penting dalam membentuk etika kosmologis Ibn 

ʿArabī. Dalam relasi dengan alam, tanzīh mengingatkan manusia bahwa Tuhan 

tidak dapat direduksi ke dalam bentuk-bentuk kosmik tertentu, sementara tashbīh 

menegaskan bahwa Tuhan hadir dan dekat melalui manifestasi-Nya dalam alam. 

“There are two kinds of divine attributes: divine attributes which require 
the declaration of incomparability … and divine attributes which require the 
declaration of similarity …”11 

Keseimbangan antara kedua prinsip ini melahirkan sikap kehati-hatian 

dalam berinteraksi dengan alam. Manusia diingatkan untuk tidak menuhankan 

alam, tetapi juga tidak mereduksinya menjadi objek mati yang bebas dieksploitasi. 

 
Ibn al-‘Arabi’s Metaphyhe sics of Imagination, 59.William C Chittick, The Sufi Path of 

Knowledge: 



99 
 

 
 

Dalam konteks ekologis, prinsip ini mendorong sikap hormat dan tanggung jawab 

yang seimbang, bukan dominasi atau penolakan total terhadap alam. 

6. Kosmologi sebagai Fondasi Etika Relasional 

Melalui pembacaan hermeneutik terhadap kosmologi Ibn ʿArabī, dapat 

disimpulkan bahwa etika ekologis tidak dapat dipisahkan dari cara manusia 

memahami struktur realitas. Kosmologi Ibn ʿArabī menawarkan fondasi ontologis 

bagi etika relasional yang menempatkan manusia, alam, dan Tuhan dalam satu 

jaringan makna yang saling terhubung. 

Dalam kerangka ini, krisis ekologis modern dapat dibaca sebagai krisis 

relasional, yakni rusaknya hubungan antara manusia dan alam akibat hilangnya 

kesadaran kosmologis. Dengan menghidupkan kembali kosmologi tasawuf Ibn 

ʿArabī melalui pembacaan Chittick, ini berupaya menunjukkan bahwa pemulihan 

relasi manusia dengan alam menuntut transformasi cara pandang, bukan sekadar 

regulasi teknis. 

7. Insān Kāmil sebagai Kepemimpinan Ekologis: Dari Kesadaran Kosmik ke 

Tindakan Etis 

Dalam kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī, insān kāmil tidak hanya dipahami 

sebagai puncak realisasi spiritual individual, tetapi juga sebagai figur kosmik yang 

memiliki fungsi representatif dan tanggung jawab ontologis terhadap keseluruhan 

struktur wujūd. Dalam konteks krisis ekologis kontemporer, konsep ini membuka 

ruang untuk memahami kepemimpinan ekologis bukan sebagai kemampuan 

menguasai alam, melainkan sebagai kapasitas menjaga keseimbangan kosmik dan 

keberlanjutan makna Ilahi dalam dunia. 



100 
 

 
 

Kepemimpinan ekologis dalam perspektif insān kāmil berakar pada 

kesadaran bahwa manusia adalah wakil Tuhan (khalifah) di bumi, bukan dalam arti 

dominasi politis, tetapi dalam arti representasi etis dan kosmologis. Sebagai 

khalīfah, manusia tidak menciptakan hukum-hukum kosmos, melainkan membaca 

dan menjaga hukum-hukum tersebut agar tetap selaras dengan struktur tajallī. 

Kepemimpinan ekologis, dengan demikian, merupakan ekspresi dari kesadaran 

ontologis, bukan sekadar kebijakan teknokratis. 

Pandangan kosmologi yang memandang manusia sebagai khalifah di bumi 

melahirkan tanggung jawab etis terhadap keberlanjutan alam. Dalam perspektif ini, 

relasi manusia dan lingkungan tidak bersifat instrumental semata, tetapi merupakan 

bagian dari tanggung jawab spiritual yang bersumber dari kesadaran tauhid. Etika 

lingkungan harus dipahami sebagai manifestasi dari tanggung jawab keagamaan 

dan moral manusia dalam menjaga keseimbangan kosmos, sehingga praktik 

ekologis tidak dapat dipisahkan dari kesadaran religius dan spiritual.12 

William C. Chittick menegaskan bahwa manusia sempurna adalah cermin 

tempat seluruh Nama Ilahi terpantul secara seimbang. Keseimbangan ini menjadi 

kunci kepemimpinan ekologis: manusia yang memimpin adalah manusia yang tidak 

dikuasai oleh satu Nama Ilahi tertentu seperti al-Qāhir (Yang Maha Menundukkan) 

secara berlebihan, tetapi memadukan Nama-Nama lain seperti al-Raḥmān, a Dalam 

konteks ini, eksploitasi alam mencerminkan dominasi satu dimensi Ilahi yang 

terlepas dari keseimbangan kosmik. 

 
12 Saniotis, A. (2012). Muslims and ecology: fostering Islamic environmental ethics. 

Contemporary Islam, 6(2), 155–171. https://doi.org/10.1007/s11562-011-0173-8 



101 
 

 
 

8. Kepemimpinan sebagai Penjagaan Mīzān Kosmik 

Al-Qur’an menegaskan bahwa Tuhan menciptakan alam semesta dengan 

mīzān (keseimbangan). Dalam kosmologi Ibn ʿArabī, mīzān tidak hanya dipahami 

sebagai hukum fisik, tetapi sebagai struktur ontologis yang menjaga harmoni antar-

tingkat realitas. Insān kāmil dipanggil untuk menjadi penjaga keseimbangan ini 

dengan memastikan bahwa tindakan manusia tidak melampaui batas-batas kosmik 

yang telah ditetapkan. 

Kepemimpinan ekologis dalam kerangka ini berarti kemampuan menahan 

diri dan membatasi kehendak instrumental manusia. Seorang pemimpin ekologis 

tidak memaksakan kehendaknya atas alam, tetapi membaca ritme kosmik dan 

menyesuaikan tindakannya dengan irama tersebut. Prinsip ini memiliki 

korespondensi yang kuat dengan gagasan Taoisme tentang wu wei, sebagaimana 

dianalisis oleh Toshihiko Izutsu, di mana kepemimpinan ideal justru diwujudkan 

melalui ketidak-memaksakan.13 

Dengan demikian, insān kāmil sebagai pemimpin ekologis bukanlah agen 

perubahan agresif, tetapi penjaga keteraturan kosmos. Ia memimpin dengan teladan 

eksistensial, bukan dengan instruksi koersif. Kepemimpinannya bersifat simbolik 

dan etis, menciptakan kondisi di mana relasi manusia–alam dapat berlangsung 

secara harmonis dan berkelanjutan. 

Bagian selanjutnya akan melanjutkan analisis ini dengan menyoroti dimensi 

epistemologis kosmologi Ibn ʿArabī, khususnya konsep maʿrifah dan kasyf, serta 

 
Ibn al-‘Arabi’s Metaphyoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu. 



102 
 

 
 

relevansinya sebagai kritik terhadap epistemologi modern yang melatarbelakangi 

krisis ekologis kontemporer. 

D. Epistemologi Kasyf dan Kritik terhadap Rasionalitas Ekologis Modern 

Salah satu kontribusi paling signifikan kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī 

sebagaimana dibaca oleh William C. Chittick terletak pada dimensi 

epistemologisnya. Dalam kerangka ini, pengetahuan tidak dipahami sebagai 

aktivitas netral yang sekadar merepresentasikan realitas, melainkan sebagai proses 

partisipatif yang melibatkan transformasi subjek yang mengetahui. Cara manusia 

mengetahui realitas menentukan cara ia berelasi dengan dunia, dan pada akhirnya 

membentuk sikap etisnya terhadap alam. Oleh karena itu, krisis ekologis 

kontemporer dapat dibaca sebagai krisis epistemologis, yakni kegagalan cara 

mengetahui modern dalam memahami alam secara utuh dan bermakna. 

1. Krisis Ekologi sebagai Krisis Epistemologi 

Rasionalitas modern khususnya dalam bentuk rasionalitas instrumental 

cenderung memandang pengetahuan sebagai alat penguasaan. Alam dipahami 

melalui kategori kuantifikasi, prediksi, dan kontrol, sehingga nilai alam direduksi 

menjadi fungsi utilitarian. Cara mengetahui semacam ini menghasilkan relasi 

subjek-objek yang hierarkis: manusia sebagai subjek aktif dan alam sebagai objek 

pasif.14 Dalam konteks ini, eksploitasi alam tampak sah dan rasional, karena 

pengetahuan dianggap netral dan bebas nilai. 

 
14 Suwito, “Etika Lingkungan dalam Kosmologi Sufistik Menurut Seyeed Hossein Nasr,” 

MADANIA 21, no. 2 (2017). 



103 
 

 
 

Epistemologi Ibn ʿArabī menawarkan kritik mendasar terhadap cara 

mengetahui semacam ini. Dalam pembacaan Chittick, pengetahuan sejati 

(maʿrifah) tidak berhenti pada penguasaan konseptual, tetapi mengarah pada 

keterlibatan eksistensial dengan realitas. Pengetahuan bukan sekadar “tentang” 

sesuatu, melainkan “bersama” sesuatu.15 Dengan demikian, epistemologi tasawuf 

mengandung potensi korektif yang kuat terhadap cara modern memperlakukan 

alam. 

2. ʿIlm dan Maʿrifah: Dua Modalitas Pengetahuan 

Chittick menegaskan bahwa Ibn ʿ Arabī membedakan secara jelas antara dua 

jenis pengetahuan utama: ʿilm dan maʿrifah. ʿIlm merujuk pada pengetahuan 

rasional-intelektual yang diperoleh melalui akal, pembelajaran, dan refleksi 

diskursif. Pengetahuan jenis ini penting dan diperlukan, tetapi memiliki 

keterbatasan inheren karena hanya mampu menangkap realitas dalam bentuk 

konsep dan kategori. 

Sebaliknya, maʿrifah adalah pengetahuan eksistensial yang bersumber dari 

pengalaman langsung, penyingkapan batin, dan keterlibatan spiritual. Maʿrifah 

tidak meniadakan peran akal, tetapi melampauinya dengan cara mengintegrasikan 

pengetahuan ke dalam struktur keberadaan subjek. Dalam konteks ekologis, 

perbedaan ini sangat krusial. Pengetahuan ilmiah tentang alam (ʿilm) mampu 

menjelaskan mekanisme ekosistem, tetapi tanpa maʿrifah, pengetahuan tersebut 

mudah digunakan untuk eksploitasi tanpa tanggung jawab etis. 

 
15 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 168-170. 



104 
 

 
 

Penegasan ini terlihat jelas dalam pembahasan Chittick tentang “opening” 

(futūḥ). Chittick menulis bahwa futūḥ adalah “the type of knowledge given to the 

prophets”, 16 suatu pengetahuan yang datang melalui pembukaan ilahi sehingga 

melampaui metode rasional biasa. 

Dengan demikian, epistemologi Ibn ʿArabī tidak menolak ilmu rasional, 

tetapi mengkritik klaim absolutnya. Alam tidak cukup “diketahui” secara ilmiah; ia 

harus “dikenali” secara maknawi. 

3. Kasyf sebagai Modus Epistemik Partisipatif 

Konsep kunci dalam epistemologi Ibn ʿArabī adalah kasyf (penyingkapan). 

Dalam pembacaan Chittick, kasyf bukan sekadar pengalaman mistik subjektif, 

melainkan peristiwa epistemik di mana Realitas menyingkapkan dirinya kepada 

subjek yang siap. Penyingkapan ini bersifat relasional: ia terjadi bukan karena 

dominasi subjek atas objek, melainkan karena kesiapan batin dan keterbukaan 

eksistensial. Ia Menjelaskan: 

“The knowledge which is opened up to the seeker is the knowledge of the 
Koran, the Divine Speech. ‘Nothing is opened up to any friend of God (wali) except 
the understanding of the Mighty Book’.”17 

Dalam kerangka ini, pengetahuan tidak dihasilkan melalui penaklukan 

alam, tetapi melalui penyelarasan diri dengan tatanan kosmik. Kasyf menuntut adab, 

disiplin etis, dan transformasi batin. Oleh karena itu, epistemologi Ibn ʿArabī 

bersifat intrinsik etis: cara mengetahui yang salah akan menghasilkan relasi yang 

 
16 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, Lihat: BAB Pendahuluan, h. xii. 
17 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 10. 



105 
 

 
 

rusak, sementara cara mengetahui yang benar akan melahirkan sikap hormat dan 

tanggung jawab. 

Jika diterapkan pada krisis ekologis, kasyf dapat dipahami sebagai kritik 

terhadap paradigma pengetahuan yang eksploitatif. Alam tidak dapat dipaksa untuk 

“memberi” makna; makna terungkap ketika manusia memasuki relasi yang tepat 

dengannya. 

4. Dunia Imaginal dan Kritik terhadap Reduksionisme 

Chittick menempatkan dunia imaginal (mundus imaginalis) sebagai salah 

satu elemen kunci epistemologi Ibn ʿ Arabī. Dunia imaginal bukan fantasi subjektif, 

melainkan tingkat realitas ontologis di mana makna Ilahi mengambil bentuk 

simbolik. Melalui dunia imaginal, realitas dapat “dibaca” secara simbolik tanpa 

direduksi menjadi data empiris semata.18 

Dalam konteks modern, hilangnya sensitivitas terhadap dimensi imaginal 

berkontribusi pada krisis ekologis. Ketika alam dipahami hanya sebagai objek fisik, 

lapisan simbolik dan maknawinya menghilang. Gunung, sungai, hutan, dan laut 

tidak lagi dipandang sebagai simbol kosmik, tetapi sebagai komoditas.19 

Epistemologi Ibn ʿArabī, dengan penekanannya pada dunia imaginal, 

mengingatkan bahwa alam memiliki lapisan makna yang hanya dapat ditangkap 

melalui pembacaan simbolik dan reflektif. 

 

 
18 William C Chittick. 
19 Handoyo, “Eco Sufism: Pemikiran Amran Waly dan Ibn Arabi dalam Menjawab Isu 

Lingkungan Hidup di Indonesia.” 



106 
 

 
 

5. Al-Qur’an, Kosmos, dan Pengetahuan sebagai Ta’wīl 

Chittick menegaskan bahwa dalam pemikiran Ibn ʿArabī, kasyf pada 

akhirnya mengarah pada pemahaman batin terhadap Al-Qur’an. Wahyu dipahami 

sebagai peta kosmik yang menuntun manusia dalam membaca realitas. Dalam 

konteks ini, membaca alam (qirāʾat al-kawn) sejajar dengan membaca teks wahyu, 

dan keduanya memerlukan taʾwī , penafsiran batin yang melampaui makna lahiriah.  

Chittick mengatakan: 

“There is no verse of the Koran which does not have an outward sense, an 
inward sense, a limit, and a place to which one may ascend.”20 

Secara hermeneutik, pendekatan ini sejalan dengan gagasan Gadamer 

tentang pemahaman sebagai dialog. Alam tidak “diam”; ia berbicara melalui tanda-

tanda. Namun, dialog ini hanya mungkin terjadi jika manusia tidak memaksakan 

kerangka pengetahuan yang menutup kemungkinan makna lain. Epistemologi Ibn 

ʿArabī mengajarkan bahwa pengetahuan sejati tentang alam bersifat dialogis dan 

terbuka, bukan dominatif. 

6. Pengetahuan sebagai Transformasi Keberadaan 

Salah satu perbedaan paling mendasar antara epistemologi Ibn ʿArabī dan 

epistemologi modern terletak pada hubungan antara pengetahuan dan keberadaan. 

Dalam paradigma modern, pengetahuan tidak mengharuskan perubahan 

eksistensial subjek; seseorang dapat mengetahui banyak hal tanpa harus menjadi 

berbeda secara etis. Sebaliknya, dalam epistemologi tasawuf, mengetahui berarti 

menjadi. 

 
20 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, h. 363. 



107 
 

 
 

Chittick menekankan bahwa maʿrifah selalu menghasilkan transformasi 

batin. Subjek yang mengetahui tidak lagi berdiri di luar realitas, tetapi menjadi 

bagian dari jaringan makna kosmik. Dalam konteks ekologis, hal ini berarti bahwa 

pengetahuan tentang alam harus menghasilkan perubahan sikap: dari dominasi 

menuju tanggung jawab, dari eksploitasi menuju perawatan. 

7. Implikasi Ekologis: Menuju Epistemologi Kepedulian 

Dengan membaca epistemologi Ibn ʿArabī secara hermeneutik, dapat 

disimpulkan bahwa krisis ekologis menuntut pergeseran dari epistemologi 

penguasaan menuju epistemologi kepedulian. Pengetahuan tentang alam tidak lagi 

diarahkan untuk memaksimalkan kontrol, tetapi untuk memperdalam pemahaman 

relasional. Kasyf, maʿrifah, dan dunia imaginal menyediakan kerangka konseptual 

untuk membangun cara mengetahui yang menghormati integritas alam. 

Dalam kerangka ini, solusi ekologis tidak cukup dirumuskan melalui 

kebijakan teknis atau inovasi teknologi, tetapi harus disertai dengan transformasi 

epistemologis yang mendasar. Epistemologi Ibn ʿArabī, sebagaimana dibaca oleh 

Chittick, membuka kemungkinan bagi cara mengetahui yang lebih etis, holistik, 

dan berkelanjutan cara mengetahui yang melihat alam bukan sebagai objek, 

melainkan sebagai mitra kosmik dalam tajallī Ilahi. 

Bagian berikutnya akan melanjutkan analisis ini dengan menyoroti dimensi 

hermeneutik kosmologi Ibn ʿArabī secara lebih eksplisit, khususnya bagaimana 

alam dipahami sebagai teks yang harus ditafsirkan, serta bagaimana kerangka 

hermeneutika ini dapat dipertautkan dengan pemikiran Hans-Georg Gadamer 

dalam merumuskan etika ekologis yang dialogis. 



108 
 

 
 

E. Hermeneutika Kosmik: Alam sebagai Teks 

1. Alam sebagai Teks Kosmik 

Dalam kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī, realitas kosmik dipahami sebagai 

sesuatu yang secara inheren bermakna dan karenanya dapat dibaca. Alam tidak 

diperlakukan sebagai kumpulan fakta material yang berdiri sendiri, melainkan 

sebagai rangkaian tanda-tanda yang menunjuk kepada Realitas Ilahi. Pemahaman 

ini menjadikan kosmos sebagai teks kosmik yang terbuka, di mana setiap fenomena 

alam berfungsi sebagai simbol yang menyingkapkan Nama-Nama dan Sifat-Sifat 

Tuhan sesuai dengan kesiapan penafsirnya. 

William C. Chittick menegaskan bahwa dalam kerangka Ibn ʿArabī, alam 

tidak pernah “diam” atau netral. Ia selalu berbicara melalui struktur simbolik dan 

relasionalnya. Membaca alam dengan demikian sejajar dengan membaca wahyu 

tertulis, karena keduanya merupakan bentuk penyingkapan Ilahi yang menuntut 

kemampuan hermeneutik. Alam tidak sekadar hadir untuk dimanfaatkan, tetapi 

untuk ditafsirkan, direnungkan, dan direspons secara etis. 

Struktur hermeneutik Ibn ʿArabī beroperasi secara berlapis melalui tafsīr, 

taʾwīl, dan taḥqīq. Tafsīr memungkinkan pemahaman lahiriah atas fenomena 

kosmik, sebagaimana sains modern menjelaskan mekanisme alam. Namun 

pemahaman ini belum menyentuh dimensi makna terdalam. Taʾwīl membuka 

lapisan simbolik dan ontologis alam sebagai manifestasi Nama-Nama Ilahi, 

sementara taḥqīq menuntut aktualisasi makna tersebut dalam kehidupan dan 

tindakan manusia. Dengan demikian, membaca alam secara benar tidak berhenti 



109 
 

 
 

pada pengetahuan deskriptif, tetapi menuntut keterlibatan eksistensial dan 

transformasi etis.21 

Dalam konteks ekologis, kegagalan manusia modern terletak pada 

berhentinya pembacaan alam pada tingkat tafsīr semata. Alam dipahami melalui 

data, angka, dan hukum-hukum mekanistik, tetapi kehilangan dimensi simbolik dan 

sakralnya. Akibatnya, relasi manusia dengan alam menjadi relasi teknis dan 

eksploitatif, bukan relasi maknawi. Kosmologi Ibn ʿArabī, melalui hermeneutika 

kosmiknya, menawarkan koreksi mendasar terhadap reduksi ini dengan 

mengembalikan alam sebagai teks yang bermakna dan menuntut adab dalam 

pembacaannya. 

2. Hermeneutika sebagai Dialog 

Pemahaman alam sebagai teks kosmik menemukan resonansi filosofis yang 

kuat dalam hermeneutika Hans-Georg Gadamer. Gadamer menolak pandangan 

bahwa pemahaman adalah proses objektif yang sepenuhnya dapat dikontrol oleh 

metode. Sebaliknya, ia menegaskan bahwa pemahaman selalu bersifat dialogis, 

historis, dan melibatkan pra-pemahaman penafsir. Makna lahir melalui dialog 

antara teks dan penafsir dalam suatu peristiwa pemahaman yang disebut fusion of 

horizons. 

Jika alam dipahami sebagai teks, maka relasi manusia dengan alam juga 

harus dipahami sebagai relasi dialogis. Alam “menyampaikan” maknanya melalui 

fenomena, keteraturan, dan ketidakterdugaannya, sementara manusia menanggapi 

 
21 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination, 212-216. 



110 
 

 
 

melalui penafsiran dan tindakan. Krisis ekologis kontemporer dapat dibaca sebagai 

kegagalan dialog hermeneutik ini, ketika manusia modern memaksakan horizon 

rasionalitas instrumentalnya kepada alam dan menutup diri dari kemungkinan 

makna lain yang ditawarkan kosmos. 

Dalam perspektif ini, eksploitasi alam merupakan bentuk pemahaman 

monologis. Manusia berbicara kepada alam hanya dengan bahasa teknokratis—

produktivitas, efisiensi, keuntungan—tanpa mendengarkan “jawaban” alam 

sebagai mitra dialog. Gadamer menyebut sikap semacam ini sebagai kegagalan 

openness to the other, yakni ketertutupan terhadap sesuatu yang ingin dipahami. 

Kosmologi Ibn ʿArabī, sebaliknya, menuntut keterbukaan total terhadap realitas 

sebagai wacana Ilahi yang terus menyingkapkan diri. 

Pertautan antara Ibn ʿArabī dan Gadamer memungkinkan krisis ekologis 

dipahami sebagai krisis hermeneutik: rusaknya relasi pemahaman antara manusia 

dan dunia. Dengan menghidupkan kembali cara membaca alam sebagai teks yang 

berbicara, hermeneutika kosmik menawarkan dasar konseptual bagi relasi 

manusia–alam yang lebih dialogis, rendah hati, dan bertanggung jawab. 

3. Dunia Imaginal, Bahasa Kosmik, dan Etika Hermeneutik Ekologis 

Salah satu elemen kunci dalam hermeneutika Ibn ʿArabī adalah peran dunia 

imaginal (ʿālam al-khayāl) sebagai medium penyingkapan makna. Dunia imaginal 

bukan fantasi subjektif, melainkan tingkat realitas ontologis di mana makna Ilahi 

mengambil bentuk simbolik yang dapat dipahami manusia. Banyak penyingkapan 

kosmik, sebagaimana ditegaskan Chittick, berlangsung pada tingkat ini—melalui 

simbol, visi, dan korespondensi makna. 



111 
 

 
 

Hilangnya sensitivitas terhadap dimensi imaginal dalam budaya modern 

berkontribusi besar pada krisis ekologis. Alam direduksi menjadi objek empiris 

yang kehilangan nilai simbolik dan naratifnya. Gunung, sungai, hutan, dan laut 

tidak lagi dibaca sebagai simbol kosmik, tetapi sebagai sumber daya. Hermeneutika 

kosmik Ibn ʿArabī mengingatkan bahwa alam memiliki bahasa yang hanya dapat 

dipahami jika manusia membuka kembali imajinasi simboliknya. 

Bahasa memegang peran sentral dalam proses ini. Chittick menekankan 

bahwa Nama-Nama Ilahi merupakan struktur semantik yang mendasari kosmos. 

Setiap fenomena alam dapat dipahami sebagai “kata” dalam wacana kosmik yang 

lebih luas. Dengan demikian, cara manusia berbicara tentang alam mencerminkan 

cara ia memahaminya. Bahasa teknokratis yang dominan dalam modernitas 

mempersempit horizon makna, sementara bahasa kosmologis membuka kembali 

dimensi etis dan relasional. 

Hermeneutika kosmik pada akhirnya berujung pada tanggung jawab etis. 

Dalam perspektif Ibn ʿArabī, penafsiran yang benar selalu menuntut aktualisasi. 

Membaca alam sebagai teks Ilahi meniscayakan sikap hormat, kehati-hatian, dan 

kepedulian. Kerusakan ekologis dapat dipahami sebagai kesalahan penafsiran 

sebuah kegagalan hermeneutik yang menghasilkan tindakan destruktif. 

Dengan demikian, integrasi hermeneutika Ibn ʿArabī dan Gadamer 

menghasilkan fondasi bagi etika ekologis dialogis: etika yang lahir dari 

pemahaman, bukan paksaan; dari keterbukaan, bukan dominasi. Alam dipahami 

sebagai mitra dialog kosmik, dan manusia sebagai penafsir yang bertanggung jawab 

atas makna yang ia wujudkan dalam tindakan. 



112 
 

 
 

F. Insān Kāmil sebagai Subjek Etika Ekologis Kosmik 

1. Insān Kāmil sebagai Subjek Kosmik: Integrasi Mikrokosmos dan 

Makrokosmos 

Dalam kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī, konsep insān kāmil (manusia 

sempurna) menempati posisi sentral sebagai poros yang mengintegrasikan seluruh 

struktur realitas. William C. Chittick menegaskan bahwa manusia sempurna bukan 

sekadar ideal moral atau figur mistik individual, melainkan subjek kosmik yang 

merangkum dan merefleksikan keseluruhan tatanan wujud. Dalam diri insān kāmil, 

mikrokosmos dan makrokosmos tidak lagi terpisah, tetapi menyatu melalui 

kesatuan batiniah. Kesatuan ini bukan identitas fisik atau ontologis yang 

menyamakan manusia dengan alam, melainkan kesatuan relasional yang bersifat 

maknawi. 

Sebagai makhluk sentral yang “hidup sekaligus pada setiap tingkat 

kosmos”, insān kāmil merangkum seluruh hierarki keberadaan dalam dirinya. 

Ungkapan ini menunjukkan bahwa manusia, dalam kondisi kesempurnaannya, 

mampu menyadari keterhubungan antara berbagai tingkat wujud dari material 

hingga spiritual tanpa mereduksinya ke dalam satu dimensi tunggal. Dalam konteks 

ini, manusia tidak berdiri di atas kosmos sebagai penguasa, melainkan di dalam 

kosmos sebagai simpul relasional yang menyadari dan memelihara keseimbangan 

makna. 

Pemahaman ini memiliki implikasi ekologis yang sangat penting. Krisis 

lingkungan modern sebagian besar bersumber dari pemutusan relasi antara manusia 

dan alam, di mana manusia memosisikan dirinya sebagai subjek otonom yang 



113 
 

 
 

terpisah dari dunia natural. Konsep insān kāmil justru menolak dikotomi ini. 

Manusia sempurna tidak mungkin merusak alam, karena kerusakan alam berarti 

kerusakan terhadap dirinya sendiri sebagai mikrokosmos. Dengan demikian, insān 

kāmil menyediakan model antropologi alternatif yang non-dominatif dan relasional, 

yang sangat relevan untuk etika ekologis kontemporer. 

2. Fanaʾ- Baqāʾ dan Dekonstruksi Ego Antroposentris 

Dimensi soteriologis insān kāmil terungkap secara jelas melalui konsep 

fanāʾ (pemusnahan ego) dan baqāʾ (subsistensi dalam Tuhan). Dalam pembacaan 

Chittick, fanāʾ tidak dipahami sebagai penghancuran eksistensi manusia, melainkan 

sebagai dekonstruksi pusat ego yang menempatkan diri sebagai ukuran segala 

sesuatu. Ego inilah yang dalam konteks modern menjelma sebagai 

antroposentrisme yaitu pandangan bahwa alam ada terutama untuk kepentingan 

manusia. 

Melalui fanāʾ, struktur egoistik yang mendasari dominasi manusia atas alam 

dilebur. Manusia tidak lagi memandang dirinya sebagai pemilik atau penguasa 

kosmos, tetapi sebagai bagian dari jaringan tajallī Ilahi yang lebih luas. Tahap ini 

membuka jalan bagi baqāʾ, yakni keberlangsungan eksistensi manusia dalam 

kesadaran Ilahi, di mana tindakan manusia selaras dengan kehendak dan rahmat 

Tuhan. Dalam kondisi baqāʾ, manusia “kembali ke dunia” dengan kesadaran baru, 

bukan untuk mengeksploitasi, tetapi untuk merawat dan melayani. 

Secara ekologis, dinamika fanāʾ-baqāʾ dapat dibaca sebagai proses 

transformasi kesadaran dari eksploitasi menuju kepedulian. Fanāʾ meruntuhkan 

logika penguasaan, sementara baqāʾ melahirkan etika tanggung jawab. Manusia 



114 
 

 
 

yang mencapai kesadaran ini tidak lagi bertindak atas dasar kepentingan egoistik, 

tetapi atas dasar keseimbangan kosmik. Dengan demikian, insān kāmil bukan figur 

yang menarik diri dari dunia, melainkan subjek etis yang kembali ke dunia dengan 

peran transformatif. 

Chittick menekankan bahwa maqam tertinggi dalam tasawuf Ibn ʿArabī 

tidak berujung pada isolasi spiritual, melainkan pada integrasi penuh antara 

kontemplasi dan aksi. Dalam bahasa ekologis, hal ini berarti bahwa kesadaran 

spiritual sejati harus terwujud dalam praktik konkret yang menjaga keberlanjutan 

alam dan kehidupan. 

3. Dua Mata (Dhu’l-ʿAynayn) dan Etika Keseimbangan Ekologis 

Salah satu metafora paling penting yang digunakan Ibn ʿArabī dan disorot 

secara mendalam oleh Chittick adalah konsep dhu’l-ʿaynayn (pemilik dua mata). 

Metafora ini menggambarkan kemampuan insān kāmil untuk melihat realitas dari 

dua sudut sekaligus: satu mata memandang Tuhan dalam aspek tanzīh (transendensi 

dan ketakterbandingan), sementara mata lainnya memandang Tuhan dalam aspek 

tashbīh (imanensi dan kedekatan melalui manifestasi kosmik).22 

Kemampuan melihat dengan “dua mata” ini melahirkan etika 

keseimbangan. Dalam konteks ekologis, hal ini berarti manusia mampu menjaga 

jarak hormat terhadap alam (tidak menuhankannya), sekaligus menghargai 

kesakralannya sebagai manifestasi Ilahi (tidak mereduksinya menjadi objek mati). 

Krisis ekologis modern sering kali muncul dari kegagalan menjaga keseimbangan 

 
22 William C Chittick. 



115 
 

 
 

ini: alam either disakralkan secara romantik tanpa pemahaman struktural, atau 

direduksi secara ekstrem menjadi sumber daya ekonomi. 

Insān kāmil sebagai pemilik dua mata mampu menavigasi ketegangan ini. 

Ia memahami bahwa alam bukan Tuhan, tetapi juga bukan sekadar benda. Alam 

adalah medan tajallī yang memiliki nilai ontologis dan etis. Dengan perspektif ini, 

tindakan manusia terhadap alam selalu diukur melalui dua horizon sekaligus: 

horizon transendensi Ilahi dan horizon keberlanjutan kosmik. 

Lebih jauh, metafora dua mata menegaskan bahwa etika ekologis tidak 

dapat bersifat simplistik. Ia menuntut kebijaksanaan situasional, kepekaan 

simbolik, dan tanggung jawab jangka panjang. Insān kāmil tidak bertindak 

berdasarkan aturan kaku, tetapi berdasarkan pemahaman mendalam atas jaringan 

relasi kosmik. Inilah yang menjadikan etika ekologis dalam perspektif tasawuf 

bersifat kontekstual, dialogis, dan berakar pada kesadaran ontologis. 

G. Sintesis Komparatif: Toshihiko Izutsu, Taoisme, dan Etika Non-

Dominatif 

1. Kosmologi Relasional dalam Ibn ʿ Arabī dan Taoisme: Kesamaan Struktural 

Pembacaan komparatif yang dilakukan Toshihiko Izutsu terhadap 

kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī dan Taoisme tidak dimaksudkan untuk menyamakan 

kedua tradisi tersebut secara teologis, melainkan untuk menyingkap kesamaan 

struktur metafisik dan fungsional dalam cara keduanya memahami realitas. Izutsu 

menegaskan bahwa baik Ibn ʿArabī maupun pemikir Taois memahami realitas 

sebagai satu kesatuan dinamis yang menampakkan diri dalam pluralitas bentuk 



116 
 

 
 

tanpa kehilangan kesatuan dasarnya. Kesatuan ini bukan kesatuan statis, melainkan 

kesatuan relasional yang terus bergerak dan berproses. 

Dalam kosmologi Ibn ʿArabī, kesatuan ini dirumuskan melalui konsep 

wahdat al-wujud, di mana segala yang ada merupakan tajallī dari Realitas Ilahi. 

Sementara itu, dalam Taoisme, kesatuan realitas dipahami melalui konsep Tao 

sebagai prinsip asal yang melahirkan dan menopang segala sesuatu. Meskipun 

berbeda secara teologis karena Ibn ʿ Arabī berangkat dari wahyu teistik dan Taoisme 

dari prinsip kosmik non-personal, keduanya sama-sama menolak pandangan dunia 

yang bersifat dualistik dan mekanistik.23 

Kesamaan struktural ini memiliki implikasi ekologis yang signifikan. Baik 

dalam tasawuf Ibn ʿArabī maupun Taoisme, alam tidak dipahami sebagai realitas 

yang terpisah dari manusia, melainkan sebagai bagian dari jaringan kosmik yang 

sama. Kerusakan alam, dengan demikian, tidak dapat dilepaskan dari kerusakan 

relasi manusia dengan keseluruhan tatanan wujud. Izutsu menekankan bahwa cara 

pandang relasional semacam ini secara inheren menolak logika dominasi, karena 

tidak ada entitas yang berdiri secara otonom dan absolut. 

2. Prinsip Wu Wei dan Tajallī: Etika Non-Intervensi dan Kehati-hatian Kosmik 

Salah satu titik temu paling penting antara Ibn ʿArabī dan Taoisme yang 

disorot Izutsu adalah kesamaan etis antara prinsip tajallī dan konsep wu wei. Dalam 

Taoisme, wu wei sering dipahami sebagai “tidak bertindak”, namun Izutsu 

menegaskan bahwa makna yang lebih tepat adalah bertindak tanpa pemaksaan, 

 
23 Izutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn 

ʿArabī and Lao-Tzu and Chuang-Tzu. 



117 
 

 
 

yakni tindakan yang selaras dengan ritme dan struktur kosmik. Wu wei bukan 

pasivitas, melainkan bentuk tindakan yang tidak melawan alur alam.24 

Dalam kosmologi Ibn ʿArabī, prinsip ini menemukan padanannya dalam 

pemahaman tentang tajallī Ilahi. Alam bergerak dan berubah sesuai dengan pola 

penyingkapan Nama-Nama Ilahi. Manusia yang arif bukanlah yang memaksakan 

kehendaknya atas kosmos, melainkan yang mampu membaca pola tajallī dan 

bertindak selaras dengannya. Dalam hal ini, etika tasawuf bersifat non-dominatif 

dan penuh kehati-hatian. 

Dalam konteks ekologis, prinsip wu wei dan tajallī menawarkan kritik tajam 

terhadap paradigma pembangunan modern yang agresif dan eksploitatif. Banyak 

kerusakan lingkungan terjadi bukan karena manusia bertindak, melainkan karena 

manusia bertindak secara berlebihan dan memaksa. Etika non-intervensi yang 

diajarkan Taoisme dan tasawuf Ibn ʿArabī mendorong manusia untuk membatasi 

diri, mendengarkan alam, dan menyesuaikan tindakan dengan daya dukung kosmik. 

Izutsu menekankan bahwa keselarasan dengan alam bukan berarti menyerah 

pada determinisme alamiah, tetapi mengembangkan kebijaksanaan untuk 

mengetahui kapan harus bertindak dan kapan harus menahan diri. Etika semacam 

ini sangat relevan dalam menghadapi krisis ekologis global, di mana solusi teknis 

sering kali justru memperparah kerusakan karena mengabaikan kompleksitas 

sistem alam. 

 

 

 
24 Izutsu. 



118 
 

 
 

3. Insān Kāmil dan Sheng-Jen: Figur Ideal Etika Ekologis 

Dalam analisis komparatifnya, Izutsu juga menyoroti kemiripan fungsional 

antara konsep insān kāmil dalam tasawuf Ibn ʿArabī dan figur sheng-jen (manusia 

suci atau bijak) dalam Taoisme. Keduanya merepresentasikan ideal antropologis 

yang tidak diukur dari kekuasaan atau dominasi, melainkan dari kemampuan 

menjaga keseimbangan kosmik dan hidup selaras dengan prinsip realitas. 

Insān kāmil dipahami sebagai mikrokosmos yang merefleksikan 

makrokosmos, serta sebagai mediator antara Tuhan, manusia, dan alam. Sementara 

itu, sheng-jen dipandang sebagai manusia yang telah menyelaraskan diri 

sepenuhnya dengan Tao, sehingga tindakannya spontan, sederhana, dan tidak 

merusak tatanan alam. Meskipun latar teologisnya berbeda, kedua figur ini 

memiliki fungsi etis yang serupa: menjadi penjaga keseimbangan dan harmoni 

kosmik.25 

Dalam perspektif ekologis, figur insān kāmil dan sheng-jen dapat dibaca 

sebagai model subjek etis yang menolak antroposentrisme. Keduanya tidak 

menempatkan manusia sebagai pusat dominasi, melainkan sebagai bagian dari 

tatanan kosmik yang lebih luas. Kesadaran ini melahirkan sikap rendah hati, kehati-

hatian, dan kepedulian terhadap keberlanjutan kehidupan. 

Izutsu menegaskan bahwa kesamaan ini tidak boleh dipahami sebagai bukti 

kesatuan doktrin, melainkan sebagai indikasi bahwa tradisi-tradisi spiritual besar 

dunia berbagi intuisi metafisik yang serupa mengenai relasi manusia dan alam.26 

 
25 Izutsu. 
26 Izutsu. 



119 
 

 
 

Dalam konteks krisis ekologis global, intuisi bersama ini dapat menjadi dasar dialog 

lintas tradisi untuk merumuskan etika ekologis yang lebih manusiawi dan 

berkelanjutan. 

Melalui pembacaan komparatif Izutsu, kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī 

memperoleh dimensi universal tanpa kehilangan akar teologisnya. Dialog dengan 

Taoisme memperlihatkan bahwa etika non-dominatif terhadap alam bukan gagasan 

marginal, melainkan inti dari banyak tradisi kebijaksanaan. Sintesis ini memperkuat 

argumen bahwa krisis ekologis modern menuntut perubahan cara pandang yang 

mendalam bukan hanya pada tingkat kebijakan, tetapi pada tingkat kosmologi dan 

antropologi. 

H. Sintesis Etika Ekologis Tasawuf: Kontribusi Kosmologi Ibn ʿArabī bagi 

Krisis Lingkungan Kontemporer 

1. Dari Kosmologi ke Etika: Alam sebagai Amanah Metafisik 

Analisis hermeneutik atas kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī sebagaimana 

dibaca oleh William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu menunjukkan bahwa krisis 

ekologis kontemporer tidak dapat dipahami semata-mata sebagai persoalan teknis, 

ekonomi, atau kebijakan publik. Krisis ini berakar pada cara manusia memaknai 

realitas, khususnya relasi antara Tuhan, manusia, dan alam. Dalam kerangka Ibn 

ʿArabī, alam tidak pernah bersifat netral atau profan; ia adalah arena tajallī Nama-

Nama Ilahi yang senantiasa hidup dan bermakna. 

Kosmologi ini menempatkan alam sebagai amanah metafisik, bukan 

sekadar sumber daya. Setiap entitas alam merepresentasikan aspek tertentu dari 

Nama Ilahi, sehingga keberadaannya memiliki nilai intrinsik yang tidak dapat 



120 
 

 
 

direduksi menjadi nilai instrumental. Kerusakan alam, dalam perspektif ini, bukan 

hanya pelanggaran ekologis, tetapi juga gangguan terhadap keteraturan kosmik dan 

etika spiritual. Dengan demikian, etika ekologis tasawuf berangkat dari kesadaran 

ontologis, bukan dari kalkulasi utilitarian. 

Melalui hermeneutika Gadamerian, pemaknaan ini dapat dipahami sebagai 

fusion of horizons antara teks-teks kosmologis klasik Ibn ʿArabī dan konteks krisis 

ekologis modern. Kosmologi tasawuf tidak “dipaksakan” untuk berbicara tentang 

lingkungan, tetapi justru menunjukkan relevansinya melalui horizon makna yang 

terbuka dan dialogis. 

2. Insān Kāmil sebagai Subjek Etika Ekologis 

Salah satu kontribusi paling signifikan kosmologi Ibn ʿArabī bagi etika 

lingkungan adalah konsepsi insān kāmil sebagai subjek etis. Berbeda dari subjek 

modern yang cenderung antroposentris dan dominatif, insān kāmil dipahami 

sebagai makhluk relasional yang hidup serentak pada seluruh tingkat kosmos. Ia 

bukan penguasa alam, melainkan penjaga keseimbangan kosmik. 

Sebagaimana ditegaskan Chittick, insān kāmil merepresentasikan 

aktualisasi penuh Nama Allah, namun aktualisasi tersebut tidak pernah seragam 

atau berulang. Setiap manusia mewujudkan Nama-Nama Ilahi secara unik, sesuai 

dengan kesiapan dan konteksnya. Prinsip ini memiliki implikasi etis penting: tidak 

ada satu model tunggal tindakan ekologis, tetapi ada orientasi bersama—yakni 

menjaga harmoni kosmik dan mencegah kerusakan. 

Dalam kerangka ini, tanggung jawab ekologis bukanlah beban eksternal 

yang dipaksakan oleh regulasi semata, melainkan konsekuensi dari realisasi 



121 
 

 
 

spiritual. Semakin tinggi tingkat kesadaran seseorang terhadap struktur kosmik dan 

tajallī Ilahi, semakin besar pula kepeduliannya terhadap keberlanjutan alam. Etika 

ekologis tasawuf, dengan demikian, bersifat internal dan transformatif, bukan 

koersif. 

3. Prinsip Non-Dominasi: Tajallī, Wu Wei, dan Etika Kehati-hatian 

Dialog komparatif dengan Taoisme melalui pembacaan Izutsu memperkuat 

dimensi etika non-dominatif dalam kosmologi Ibn ʿArabī. Prinsip wu wei bertindak 

tanpa pemaksaan menemukan resonansi kuat dengan etika tasawuf yang menuntut 

kehati-hatian dalam bertindak terhadap alam. Dalam kedua tradisi, tindakan yang 

paling etis bukanlah tindakan yang paling agresif, melainkan yang paling selaras 

dengan struktur realitas. 

Dalam konteks krisis ekologis, prinsip ini mengkritik paradigma 

pembangunan modern yang mengukur keberhasilan dari tingkat eksploitasi dan 

percepatan produksi. Etika non-dominasi mengajukan alternatif berupa pembatasan 

diri (self-restraint), kesederhanaan, dan kesediaan untuk “mendengarkan” alam. 

Dalam istilah Ibn ʿArabī, ini berarti membaca tajallī kosmik dengan penuh adab, 

bukan memaksakan kehendak manusia atas alam. 

Prinsip ini juga menegaskan bahwa solusi ekologis tidak selalu berarti 

intervensi besar-besaran. Terkadang, keberlanjutan justru dicapai melalui 

pengurangan, pengendalian, dan penghormatan terhadap ritme alam. Etika tasawuf 

dan Taoisme sama-sama mengajarkan bahwa keharmonisan lahir dari 

keseimbangan, bukan dominasi. 

 



122 
 

 
 

4. Hermeneutika sebagai Metode Etika: Membaca Alam sebagai Teks 

Salah satu implikasi metodologis terpenting dari kajian ini adalah penegasan 

bahwa hermeneutika bukan hanya alat analisis teks, tetapi juga metode etis. Dalam 

kosmologi Ibn ʿArabī, alam dipahami sebagai “teks kosmik” yang harus dibaca 

melalui taʾwīl dan kasyf. Setiap fenomena alam adalah ayat yang menunjuk pada 

realitas yang lebih dalam. 

Melalui pendekatan hermeneutika Gadamer, pembacaan alam ini dipahami 

sebagai dialog berkelanjutan antara subjek dan realitas. Alam “berbicara” melalui 

tanda-tanda ekologis perubahan iklim, kerusakan biodiversitas, krisis air dan 

manusia dituntut untuk menafsirkan tanda-tanda tersebut dengan kesadaran historis 

dan etis. Kegagalan membaca alam secara hermeneutik menghasilkan tindakan 

yang keliru dan destruktif. 

Dengan demikian, etika ekologis tasawuf bukan hanya soal norma, tetapi 

juga soal cara memahami dan menafsirkan dunia. Etika lahir dari pemahaman yang 

benar tentang realitas, dan pemahaman tersebut selalu bersifat dialogis dan terbuka. 

5. Relevansi Kontemporer dan Kontribusi Teoretis 

Kajian ini menunjukkan bahwa kosmologi tasawuf Ibn ʿArabī melalui 

pembacaan Chittick dan Izutsu memberikan kontribusi penting bagi diskursus etika 

lingkungan kontemporer. Pertama, ia menawarkan landasan ontologis yang kuat 

untuk mengkritik antroposentrisme modern. Kedua, ia menyediakan model subjek 

etis (insān kāmil) yang relasional dan non-dominatif. Ketiga, ia memperkaya 

diskursus etika lingkungan dengan dimensi spiritual dan hermeneutik yang sering 

diabaikan dalam pendekatan sekuler. 



123 
 

 
 

Kontribusi teoretis tesis ini terletak pada upaya menghubungkan kosmologi 

tasawuf klasik dengan problem ekologis modern melalui pendekatan hermeneutika 

filosofis. Dengan demikian, tesis ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga 

konstruktif menawarkan kerangka etika alternatif yang relevan dan kontekstual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


