BAB IV
ANALISIS HERMENEUTIK KOSMOLOGI TASAWUF IBN ‘ARABI
DALAM KONTEKS KRISIS EKOLOGI KONTEMPORER

Bab ini bertujuan untuk menganalisis secara hermeneutik kosmologi
tasawuf Ibn ‘Arabi sebagaimana dibaca oleh William C. Chittick dan Toshihiko
Izutsu, serta menafsirkan relevansinya dalam merespons krisis ekologi
kontemporer. Berbeda dari bab-bab sebelumnya yang berfokus pada pemaparan
konseptual dan kerangka teoritis, Bab IV menempatkan keseluruhan bangunan
kosmologi tersebut dalam ruang dialog interpretatif antara teks klasik, horizon
pembaca modern, dan tantangan etis zaman kini. Dengan demikian, bab ini sebagai
ruang kerja hermeneutik untuk menguji makna, daya jangkau, dan implikasi praktis
kosmologi tasawuf dalam konteks krisis lingkungan global.

Krisis ekologis kontemporer yang ditandai oleh kerusakan lingkungan,
perubahan iklim, eksploitasi sumber daya alam, dan hilangnya keseimbangan
ekosistem bukan semata-mata persoalan teknis atau ekonomis. Berbagai pemikir
kontemporer menunjukkan bahwa krisis ini berakar pada cara pandang manusia
terhadap alam, terutama pandangan yang menempatkan alam sebagai objek netral,
sumber daya mati, atau komoditas yang dapat dieksploitasi tanpa batas. Oleh karena
itu, respons terhadap krisis ekologis menuntut lebih dari sekadar solusi teknologis;
ia memerlukan koreksi epistemologis dan ontologis terhadap relasi manusia dengan

alam.!

! Sadjali, M. (2024). Syed Hossein Nasr’s Ecosufism: Re-examining the Relationship
between God, Man and Nature to Solve the Environmental Crisis. Social Sciences Insights Journal,
2(1), 46-53.

79



80

Pembacaan William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu terhadap Ibn ‘Arabi
memainkan peran penting sebagai Wirkungsgeschichte (sejarah pengaruh) dalam
pemahaman kontemporer atas kosmologi tasawuf. Chittick menafsirkan Ibn ‘Arab1
dengan menekankan dimensi ontologis, epistemologis, dan etis dari konsep-konsep
seperti fajallt, barzakh, Nama-Nama Ilahi, dan insan kamil. Sementara itu, [zutsu
menawarkan pendekatan semantik-komparatif yang menyoroti struktur metafisik
dan simbolik kosmologi Ibn ‘Arabi, sekaligus memperluas cakrawala pembacaan
melalui dialog dengan tradisi Taoisme. Kedua pembacaan ini membentuk horizon
interpretatif modern yang memungkinkan kosmologi Ibn ‘Arab1 dipahami secara
sistematis dan relevan bagi problematika kontemporer.

Namun demikian, pemahaman atas kosmologi Ibn ‘Arabi tidak pernah
bersifat netral atau bebas konteks. Mengikuti hermeneutika Hans-Georg Gadamer,
setiap upaya penafsiran selalu melibatkan pra-pemahaman (Vorverstindnis)
penafsir. Dalam penelitian ini, pra-pemahaman tersebut dibentuk oleh kesadaran
akan krisis ekologis global serta oleh diskursus etika lingkungan modern.
Kesadaran ini bukanlah hambatan bagi pemahaman, melainkan titik tolak dialog
yang memungkinkan terjadinya fusion of horizons antara teks kosmologi tasawuf
dan kebutuhan etis zaman kini.?

Dengan pendekatan hermeneutik, kosmologi Ibn “Arabi tidak diperlakukan
sebagai sistem tertutup yang dibekukan dalam konteks historisnya, tetapi sebagai
wacana hidup yang terus berbicara dalam situasi-situasi baru. Konsep-konsep

seperti tajallt, barzakh, martabat wujid, dan insan kamil ditafsirkan bukan hanya

2 Hans-Georg Gadamer. Truth and Method. (New York: Continuum, 2004), h. 269-274.



81

sebagai kategori metafisik, tetapi sebagai struktur makna yang memiliki implikasi
etis terhadap cara manusia memosisikan dirinya dalam tatanan kosmik. Dalam
konteks ekologis, implikasi ini berkaitan langsung dengan sikap hormat terhadap
alam, kesadaran akan keterhubungan eksistensial, serta penolakan terhadap pola
dominasi dan eksploitasi.

Bab ini selanjutnya akan menguraikan bagaimana kosmologi tasawuf Ibn
‘Arabi melalui pembacaan Chittick dan [zutsu dapat dipahami sebagai fondasi etika
relasional antara manusia dan alam. Analisis akan bergerak dari penafsiran teologis
tentang alam sebagai manifestasi Ilahi, menuju kritik epistemologis terhadap cara
modern memahami alam, hingga perumusan peran manusia sebagai subjek etis
yang bertanggung jawab secara kosmik. Dengan demikian, Bab IV berfungsi
sebagai jembatan antara kerangka konseptual kosmologi tasawuf dan perumusan

etika ekologis yang relevan bagi tantangan dunia kontemporer.

A. Kosmologi sebagai Peristiwa Makna (Being as Meaning-Event)

Dalam kerangka hermeneutika filosofis Hans-Georg Gadamer, realitas tidak
dipahami sebagai objek statis yang berdiri terpisah dari subjek, melainkan sebagai
peristiwa pemahaman, yakni sesuatu yang “terjadi” ketika makna menyingkapkan
diri dalam horizon historis tertentu. Pendekatan ini membuka ruang yang sangat
relevan untuk membaca kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi, sebab kosmos dalam
tasawuf bukan sekadar struktur ontologis, tetapi arena tajalll di mana Wujud
menampakkan diri sebagai makna yang hidup.

Dalam kosmologi Ibn ‘Arabi, wujid tidak dipahami sebagai substansi mati

atau entitas netral, melainkan sebagai realitas yang aktif menyingkapkan diri



82

melalui Nama-Nama Ilahi. Oleh karena itu, alam tidak pernah “diam”, melainkan
selalu berada dalam proses penyingkapan makna. Dunia bukan sekadar ada, tetapi
mengada dengan makna. Perspektif ini sejalan dengan gagasan Gadamer bahwa
makna tidak melekat secara final pada objek, melainkan selalu terbuka dalam dialog
antara yang menyingkapkan dan yang memahami.

Konsep tajalli dalam kosmologi tasawuf dapat dipahami sebagai mode of
being cara Wujud hadir bukan sekadar doktrin metafisika abstrak. Tajalli adalah
peristiwa ontologis sekaligus hermeneutik: Wujud hadir sebagai tanda, simbol, dan
makna yang menuntut pemahaman. Dalam konteks ini, alam semesta berfungsi
sebagai teks kosmik yang selalu “berbicara”, sementara manusia diposisikan
sebagai subjek penafsir yang terlibat secara eksistensial dalam proses pemaknaan
tersebut.?

Dengan demikian, realitas kosmik menurut Ibn ‘Arabi tidak pernah bersifat
tertutup. Setiap fenomena alam gunung, sungai, hewan, bahkan perubahan musim
merupakan bentuk penyingkapan Nama-Nama [lahi tertentu. Ketika alam direduksi
menjadi objek eksploitasi, yang sesungguhnya terjadi bukan hanya kerusakan
ekologis, melainkan pemutusan relasi hermeneutik antara manusia dan kosmos.
Dalam bahasa Gadamer, relasi dialogis antara penafsir dan teks kosmik terhenti.

Pendekatan ini memungkinkan analisis ontologis kosmologi Ibn ‘Arabi
melampaui kategorisasi metafisik klasik dan masuk ke wilayah eksistensial.

Kosmos tidak hanya “ada”, tetapi “menyapa”; tidak hanya eksis, tetapi memanggil

3 Basit, Tasawuf Falsafi dan Lingkungan Menuju Ecosufisme Kontemporer, h. 117.



83

manusia untuk merespons secara etis. Di sinilah ontologi bertemu dengan etika.
Keberadaan alam bukan netral, tetapi bermakna dan normatif.

1. Khayal sebagai Ruang Hermeneutik Kosmos

Dalam pembacaan William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu, alam khayal
memainkan peran sentral sebagai wilayah perantara antara realitas murni metafisik
dan dunia indrawi. Alam ini bukan ilusi, melainkan ruang ontologis tempat makna
mengambil bentuk simbolik. Dari sudut pandang hermeneutik, khayal dapat
dipahami sebagai ruang pemahaman arena di mana makna dapat ditangkap tanpa
direduksi menjadi konsep rasional semata.

Gadamer menekankan bahwa pemahaman selalu melibatkan simbol,
metafora, dan bahasa.* Dalam kosmologi tasawuf, bahasa kosmik bekerja melalui
simbol-simbol alamiah. Gunung, air, cahaya, dan kegelapan bukan sekadar
fenomena fisik, tetapi simbol ontologis yang memuat pesan eksistensial. Oleh
karena itu, kerusakan terhadap simbol-simbol alam berarti juga perusakan terhadap
bahasa kosmos itu sendiri.

Khayal memungkinkan manusia membaca alam bukan dengan logika
instrumental, tetapi dengan kepekaan simbolik. Inilah dasar epistemologis bagi
etika ekologis sufistik: menjaga alam berarti menjaga bahasa makna tempat Tuhan

menyapa ciptaan-Nya.

B. Ontologis Kosmologi Ibn ‘Arabi dalam Perspektif Hermeneutika Filosofis

1. Ontologi sebagai Titik Tolak Analisis Hermeneutik

4 Regan, “Hans-Georg Gadamers philosophical hermeneutics: Concepts of reading,
understanding and interpretation,” 2012.



84

Dalam konteks pemikiran Ibn ‘Arabi, ontologi tidak dapat dipahami sebagai
kajian tentang “apa yang ada” dalam pengertian statis dan objektif, melainkan
sebagai refleksi tentang bagaimana keberadaan (wujiid) menyingkapkan dirinya.
Ontologi di sini bersifat dinamis, relasional, dan hermeneutikal, sebab realitas tidak
hadir sebagai objek yang selesai, melainkan sebagai proses penampakan makna
yang terus berlangsung. Oleh karena itu, analisis kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi
tidak dapat dilepaskan dari pendekatan hermeneutik, karena keberadaan itu sendiri
bersifat “terbaca” dan menuntut penafsiran.

Dalam horizon hermeneutika filosofis, terutama sebagaimana dirumuskan
oleh Hans-Georg Gadamer, keberadaan tidak pernah hadir di luar pemahaman.
Gadamer menegaskan bahwa “Being that can be understood is language”, yang
berarti bahwa realitas selalu hadir dalam medium makna, simbol, dan bahasa.
Prinsip ini sejalan dengan kosmologi Ibn ‘Arabi, di mana alam semesta dipahami
sebagai locus tajalli, yakni ruang penyingkapan diri Ilahi yang selalu bermakna dan
tidak pernah netral. Dunia tidak berdiri sebagai fakta mentah, melainkan sebagai
“teks kosmik” yang hanya dapat dipahami melalui keterlibatan eksistensial manusia
sebagai penafsir.

Dengan demikian, ontologi dalam penelitian ini tidak diposisikan sebagai
fondasi metafisik yang tertutup, melainkan sebagai medan dialog antara Realitas
Ilahi, kosmos, dan kesadaran manusia. Ontologi menjadi titik tolak analisis
hermeneutik karena cara manusia memahami keberadaan akan menentukan cara ia
membaca alam dan menempatkan dirinya di dalam kosmos. Dalam konteks krisis

ekologis kontemporer, pendekatan ini menjadi signifikan, sebab kerusakan alam



85

tidak hanya berakar pada kesalahan teknis, tetapi pada cara ontologis manusia

memaknai dunia sebagai objek yang terpisah dari makna Ilahi.

2. Wujid sebagai Realitas Dinamis, Bukan Substansi Statis

Salah satu pergeseran ontologis paling fundamental dalam pemikiran Ibn
‘Arabi adalah penolakannya terhadap pemahaman wujiid sebagai substansi statis.
Dalam metafisika klasik baik Aristotelian maupun skolastik keberadaan sering
dipahami sebagai entitas tetap yang dapat diklasifikasikan, didefinisikan, dan
dikuasai secara konseptual. Sebaliknya, dalam kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi,
wujiid dipahami sebagai realitas dinamis yang senantiasa berada dalam proses
penyingkapan.

William C. Chittick menegaskan bahwa dalam pemikiran Ibn ‘Arabi, hanya
al-Haqq yang memiliki wujtd sejati, sementara wujud makhluk bersifat nisbi dan
bergantung pada cara Tuhan menampakkan diri-Nya. Keberadaan dunia bukanlah
sesuatu yang berdiri sendiri, melainkan hasil dari relasi ontologis antara Tuhan dan
kosmos. Dengan demikian, wujud tidak dapat dipahami sebagai “sesuatu yang
dimiliki”, tetapi sebagai “sesuatu yang terjadi”.

Pemahaman ini membawa implikasi hermeneutik yang penting: jika wujtud
bersifat dinamis, maka realitas tidak pernah sepenuhnya tertutup oleh satu tafsir.
Setiap entitas kosmik adalah peristiwa makna yang terbuka terhadap penafsiran
berlapis, sesuai dengan tingkat kesiapan penerimanya. Alam tidak bersifat
monolitik, tetapi plural dalam makna, karena setiap tajalli Nama Ilahi

menghadirkan dimensi realitas yang berbeda.



86

Dalam kerangka ini, kosmologi Ibn ‘Arab1 berhadapan secara kritis dengan
ontologi modern yang cenderung mereduksi realitas menjadi objek yang terpisah
dari subjek. Ontologi modern memisahkan manusia dari dunia, sementara ontologi
tasawuf menegaskan keterlibatan eksistensial manusia di dalam jaringan wujid.
Alam tidak berada “di luar” manusia, melainkan berada dalam medan relasional
yang sama, sehingga setiap tindakan manusia terhadap alam memiliki resonansi
ontologis.

3. Tajall1 sebagai Mode of Being (Cara Ada Realitas)

Dalam kosmologi Ibn ‘Arabi, tajalli bukan sekadar konsep teologis,
melainkan kategori ontologis yang menjelaskan bagaimana realitas hadir. Tajallt
adalah cara ada (mode of being) Realitas Ilahi dalam kosmos, bukan peristiwa
temporal yang terjadi sekali, melainkan struktur ontologis yang terus berlangsung.
Tuhan tidak menciptakan dunia lalu “meninggalkannya”, tetapi senantiasa
menyingkapkan diri-Nya dalam bentuk-bentuk yang tak terhingga.

Chittick menekankan bahwa tidak ada satu pun makhluk yang dapat
menampilkan Tuhan sebagaimana Dia dalam Esensi-Nya, melainkan hanya
sebagaimana Dia menyingkapkan diri-Nya. Dengan demikian, realitas kosmik
selalu bersifat mediatif dan simbolik: ia bukan Tuhan itu sendiri, tetapi juga bukan
sesuatu yang sepenuhnya terpisah dari-Nya. Tajalll menjadi jembatan ontologis
antara tanzih (transendensi mutlak) dan tashbih (kedekatan manifestatif).

Dari sudut pandang hermeneutik, tajalli dapat dipahami sebagai “peristiwa
makna” (event of meaning). Realitas tidak hadir sebagai data yang netral, tetapi

sebagai penyingkapan yang selalu menuntut respons interpretatif. Setiap gunung,



87

sungai, dan makhluk hidup adalah bentuk bahasa kosmik tempat Nama-Nama Ilahi
berbicara. Kegagalan manusia dalam merespons tajalli ini—yakni dengan
memperlakukan alam semata sebagai sumber daya menandai krisis hermeneutik
sekaligus krisis ekologis.

Dengan memahami tajallt sebagai struktur ontologis, maka kosmos tidak
lagi dapat dipahami sebagai latar pasif bagi aktivitas manusia. [a adalah medan aktif
penyingkapan Ilahi yang menuntut adab ontologis dalam relasi manusia dengan
alam. Kesadaran inilah yang menjadi jembatan menuju analisis antropologis
tentang Insan Kamil, sebab hanya manusia yang mampu membaca, menafsirkan,
dan sekaligus mewujudkan tajalli dalam tindakan etisnya di dunia.

4. Asma’ Ilahiyyah sebagai Struktur Relasional Ontologi

Dalam kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi, Nama-Nama llahi (asma’ llahiyyah)
menempati posisi sentral sebagai struktur relasional yang menghubungkan Esensi
Ilahi dengan kosmos. Nama-nama tersebut tidak dipahami sebagai sekadar
penamaan linguistik atau atribut statis, melainkan sebagai prinsip ontologis aktif
yang memungkinkan Realitas Mutlak menampakkan diri dalam bentuk-bentuk
yang dapat dialami dan dipahami oleh makhluk. Dengan kata lain, asma’
merupakan modus relasi, bukan kategori deskriptif semata.

William C. Chittick menegaskan bahwa Tuhan tidak dikenal melalui Esensi-
Nya, melainkan melalui relasi-relasi yang terbangun antara Tuhan dan alam. Relasi
ini  termanifestasi melalui Nama-Nama Ilahi, yang masing-masing
merepresentasikan aspek tertentu dari cara Tuhan hadir dalam kosmos. Oleh karena

itu, setiap entitas yang ada dapat dipahami sebagai locus aktualisasi satu atau



88

beberapa Nama Ilahi tertentu. Tidak ada satu pun makhluk yang hadir tanpa makna
ontologis, karena setiap keberadaan selalu terkait dengan struktur asma’.

Dalam perspektif hermeneutik, asma’ Ilahiyyah berfungsi sebagai “kata-
kata dasar” dalam bahasa kosmik. Sebagaimana bahasa manusia menyusun makna
melalui relasi antar-kata, kosmos menyusun realitas melalui interaksi antar-Nama
[lahi. Setiap fenomena alam menjadi bentuk ujaran ontologis yang menyampaikan
pesan tertentu tentang Realitas Ilahi. Dengan demikian, alam tidak dapat direduksi
menjadi kumpulan objek netral, melainkan harus dipahami sebagai jaringan makna
yang hidup.

Implikasi ontologis dari struktur asma’ ini sangat signifikan bagi etika
ekologis. Jika setiap entitas merupakan manifestasi Nama Ilahi, maka merusak alam
berarti mengganggu tatanan relasional tempat makna Ilahi disingkapkan.
Kerusakan ekologis bukan hanya persoalan teknis atau ekonomi, melainkan

persoalan ontologis: rusaknya medan relasi antara Tuhan, manusia, dan kosmos.

5. Khayal sebagai Ruang Ontologis-Hermeneutik

Salah satu kontribusi paling khas Ibn ‘Arabi dalam kosmologi tasawuf
adalah pengembangan konsep ‘alam al-khayal, yang oleh banyak pembaca modermn,
termasuk Chittick dan Izutsu, dipahami sebagai dunia imaginal. Khayal sering
disalahpahami sebagai fantasi atau ilusi subjektif, padahal dalam kerangka Ibn
‘Arabi ia justru merupakan wilayah ontologis yang objektif dan memiliki fungsi
mediatif yang sangat penting.

Khayal berfungsi sebagai barzakh, yakni ruang antara yang

menghubungkan realitas metafisis yang murni dengan dunia indrawi yang konkret.



89

Ia memungkinkan makna Ilahi yang bersifat transenden untuk mengambil bentuk
simbolik tanpa kehilangan kedalaman ontologisnya. Dalam konteks hermeneutik,
khayal dapat dipahami sebagai ruang pemahaman tempat makna menjadi dapat
diakses tanpa direduksi menjadi konsep rasional yang kering.

Toshihiko Izutsu menegaskan bahwa dunia yang kita alami sehari-hari
bersifat imaginal bukan karena ia tidak nyata, tetapi karena status ontologisnya
sebagai simbol. Dunia adalah “mimpi” dalam arti metafisis: ia merupakan refleksi
simbolik dari Realitas yang lebih tinggi. Dengan demikian, realitas tidak dapat
dipahami secara literal semata, melainkan harus ditakwil agar makna batinnya
tersingkap.

Dari sudut pandang hermeneutik Gadamer, pemahaman selalu melibatkan
simbol dan metafora. Khayal menyediakan medium ontologis bagi simbol-simbol
kosmik tersebut. Alam berbicara melalui bentuk-bentuk imajinal yang hanya dapat
ditangkap oleh kesadaran yang terbuka dan peka secara spiritual. Ketika manusia
kehilangan kemampuan membaca simbol, alam direduksi menjadi objek mati yang
siap dieksploitasi. Oleh karena itu, krisis ekologis juga merupakan krisis khayal

krisis imajinasi ontologis.

6. Dunia sebagai Teks Kosmik dan Peristiwa Pemahaman
Dalam kosmologi Ibn ‘Arabi, dunia tidak dipahami sebagai kumpulan
benda, melainkan sebagai teks kosmik yang sarat makna. Setiap entitas alam adalah
ayat, yakni tanda yang menunjuk pada Realitas Ilahi. Pandangan ini sejalan dengan
prinsip hermeneutik bahwa pemahaman selalu bersifat tekstual dan dialogis.

Realitas hadir untuk dipahami, bukan untuk dikuasai.



90

Gadamer menekankan bahwa pemahaman bukanlah aktivitas subjektif yang
mengendalikan objek, melainkan peristiwa dialogis di mana makna
menyingkapkan diri dalam perjumpaan antara penafsir dan yang ditafsirkan. Dalam
konteks kosmologi tasawuf, perjumpaan ini terjadi antara manusia dan alam. Alam
“berbicara” melalui tanda-tanda kosmik, sementara manusia dipanggil untuk
mendengarkan dan merespons.

Krisis ekologis modern dapat dipahami sebagai kegagalan fundamental
dalam relasi hermeneutik ini. Ketika alam tidak lagi dibaca sebagai teks bermakna,
ia diperlakukan sebagai sumber daya yang bisu. Relasi dialogis digantikan oleh
relasi instrumental. Akibatnya, manusia kehilangan kemampuan untuk melihat
alam sebagai mitra ontologis, bukan objek eksploitasi.

Dengan memulihkan pandangan dunia sebagai teks kosmik, kosmologi Ibn
‘Arabl menawarkan dasar ontologis bagi relasi manusia—alam yang lebih etis.
Dunia tidak hanya hadir untuk digunakan, tetapi untuk dipahami. Pemahaman ini
menuntut sikap rendah hati, keterbukaan, dan kesediaan untuk membiarkan makna
menyingkapkan dirinya. Kesadaran inilah yang menjadi prasyarat bagi munculnya

tanggung jawab ekologis yang sejati.

7. Martabat Wujid dan Struktur Hierarki Ontologis
Dalam kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi, realitas tidak disusun secara datar,
melainkan bertingkat dalam apa yang dikenal sebagai martabat wujid. Struktur
hierarkis ini bukan dimaksudkan sebagai sistem dominasi atau nilai kuantitatif,
melainkan sebagai tata makna ontologis yang menunjukkan tingkat kedekatan suatu

realitas dengan sumber Wujud Mutlak. Setiap martabat memiliki fungsi dan



91

perannya masing-masing dalam keseluruhan struktur kosmos, dan tidak satu pun
yang berdiri secara terpisah atau terisolasi.

William C. Chittick menjelaskan bahwa martabat wujid harus dipahami
secara relasional dan dinamis. Tingkat-tingkat realitas tersebut bukan lapisan statis
yang tertutup, tetapi saling berkorespondensi melalui proses tajalli. Realitas pada
tingkat yang lebih rendah berfungsi sebagai simbol bagi realitas pada tingkat yang
lebih tinggi, sementara realitas yang lebih tinggi menemukan aktualisasinya melalui
bentuk-bentuk yang lebih rendah. Dengan demikian, struktur hierarkis kosmos
bersifat organik dan dialogis.

Dalam perspektif hermeneutik, hierarki ini menuntut cara membaca realitas
yang berlapis. Fenomena alam yang tampak secara inderawi tidak dapat dipahami
secara memadai jika dilepaskan dari konteks martabat yang lebih tinggi. Setiap
fenomena mengandung makna yang melampaui bentuk lahiriahnya. Oleh karena
itu, pemahaman kosmos menuntut kemampuan ta’ wil—yakni penyingkapan makna
batin di balik simbol lahiriah.

Hierarki ontologis ini sekaligus menolak reduksionisme ontologis modem
yang cenderung meratakan seluruh realitas pada satu tingkat keberadaan. Dalam
kosmologi Ibn ‘Arabi, mereduksi realitas pada satu tingkat berarti menutup
kemungkinan makna dan mengingkari kekayaan struktur wujud itu sendiri.
Kesadaran akan martabat wujiid membuka jalan bagi sikap hormat terhadap seluruh

tingkat realitas, termasuk alam non-manusia.



92

8. Ontologi Relasional versus Ontologi Eksploitatif Modern

Perbedaan mendasar antara kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi dan pandangan
dunia modern terletak pada cara memandang relasi antara manusia dan alam.
Ontologi modern, khususnya dalam kerangka Cartesian dan positivistik, cenderung
memisahkan subjek dan objek secara tajam. Alam dipahami sebagai entitas
eksternal yang dapat diukur, dikalkulasi, dan dimanipulasi sesuai kepentingan
manusia. Ontologi semacam ini melahirkan relasi eksploitatif terhadap lingkungan.

Sebaliknya, kosmologi Ibn ‘Arabi berangkat dari ontologi relasional, di
mana tidak ada realitas yang berdiri sendiri tanpa keterhubungan maknawi. Alam,
manusia, dan Tuhan berada dalam satu jaringan wujtd yang saling terkait melalui
struktur tajalli dan asma’ I1ahiyyah. Manusia tidak berada di luar kosmos sebagai
pengendali, tetapi berada di dalam kosmos sebagai bagian dari struktur ontologis
yang sama.

Dalam perspektif hermeneutik Gadamer, pendekatan eksploitatif modern
mencerminkan kegagalan memahami realitas sebagai mitra dialog. Alam direduksi
menjadi objek bisu yang tidak memiliki “suara”. Padahal, dalam kosmologi
tasawuf, alam adalah subjek simbolik yang berbicara melalui tanda-tanda kosmik.
Kehilangan kemampuan mendengar suara ini berujung pada krisis ekologis yang
bersifat struktural dan berjangka panjang.

Ontologi relasional Ibn ‘Arabi menawarkan koreksi mendasar terhadap
paradigma ini. Dengan menempatkan alam sebagai bagian dari jaringan makna

Ilahi, kosmologi tasawuf menggeser orientasi manusia dari dominasi menuju



93

partisipasi. Relasi manusia—alam tidak lagi ditentukan oleh kontrol, melainkan oleh

pemahaman dan tanggung jawab.

9. Implikasi Ontologis bagi Relasi Manusia-Alam

Implikasi ontologis dari kosmologi Ibn ‘Arabi bagi relasi manusia dan alam
sangat luas. Jika alam dipahami sebagai manifestasi Nama-Nama Ilahi dan bagian
dari struktur tajalli, maka relasi manusia dengan alam tidak dapat bersifat netral
atau utilitarian. Setiap tindakan manusia terhadap alam selalu memiliki dimensi
ontologis dan etis.

Dalam kerangka ini, krisis ekologis modern dapat dibaca sebagai akibat dari
kesalahan ontologis dalam memaknai alam. Ketika alam dipahami semata sebagai
objek, relasi manusia—alam kehilangan dasar maknawinya. Kosmologi tasawuf
menunjukkan bahwa relasi yang benar adalah relasi dialogis, di mana manusia
membaca alam sebagai teks kosmik dan menyesuaikan tindakannya dengan makna
yang tersingkap.

Kesadaran ontologis ini menuntut perubahan sikap eksistensial manusia.
Manusia dipanggil untuk mengembangkan adab kosmik-yakni cara berada yang
menghormati struktur wujid dan martabat setiap entitas. Adab ini tidak hanya
bersifat moral, tetapi ontologis: ia berakar pada pemahaman tentang hakikat realitas
itu sendiri.

Dengan demikian, ontologi kosmologi Ibn ‘Arabl menyediakan fondasi
filosofis bagi etika ekologis yang tidak bersifat instrumental, melainkan berbasis
makna. Etika ekologis lahir bukan dari ketakutan akan krisis, tetapi dari kesadaran

akan keterhubungan ontologis manusia dengan seluruh ciptaan.



94

C. Kosmologi Ibn ‘Arabi sebagai Struktur Etika Relasional Alam
Kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi, sebagaimana dibaca oleh William C.

Chittick, menghadirkan sebuah pandangan dunia yang secara fundamental bersifat

relasional. Relasi tersebut tidak hanya menghubungkan Tuhan dan manusia, tetapi

juga merangkul seluruh kosmos sebagai bagian integral dari tatanan makna Ilahi.

Dalam kerangka ini, alam tidak dipahami sebagai realitas netral atau sekadar
latar material kehidupan manusia, melainkan sebagai medan zaja/li, yakni ruang di
mana Nama-Nama dan Sifat-Sifat [lahi menampakkan diri dalam bentuk-bentuk
yang beragam. Perspektif kosmologis semacam ini memiliki implikasi etis yang

mendalam, terutama ketika dibaca dalam konteks krisis ekologis kontemporer.

1. Alam sebagai Manifestasi Ilahi dan Penolakan terhadap Ontologi
Eksploitatif
Dalam pembacaan Chittick, Ibn ‘Arabl menegaskan bahwa segala sesuatu
yang ada di alam merupakan hasil dari fajalli llahi. Tajalli bukan sekadar peristiwa
kosmogonis yang terjadi di awal penciptaan, melainkan proses berkelanjutan di
mana Realitas Ilahi senantiasa menyingkapkan diri-Nya dalam bentuk-bentuk
kosmik. Dengan demikian, alam tidak pernah berada di luar kehadiran Tuhan; ia
selalu berada dalam jangkauan makna Ilahi.
“The Unknowability of the Essence ... The only thing connected to it is

knowledge of the Level, that which is named Allah. ... If not for them [the names],
we would not be. If not for us, they would not be. "

5 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of
Imagination, h. 62.



95

Pemahaman ini menantang secara langsung ontologi modern yang
cenderung memisahkan antara subjek manusia dan objek alam. Dalam paradigma
modern-instrumental, alam direduksi menjadi kumpulan sumber daya yang dapat
dicksploitasi demi kepentingan manusia. Sebaliknya, kosmologi Ibn ‘Arabi
memandang alam sebagai realitas bermakna yang memiliki nilai intrinsik karena
relasinya dengan Tuhan. Alam bukan “sesuatu” yang berdiri sendiri, tetapi “sesuatu
yang menunjuk”, yakni tanda yang mengarahkan manusia kepada Realitas yang
lebih dalam.

Secara hermeneutik, krisis ekologis dapat dibaca sebagai kegagalan
manusia modern dalam memahami struktur makna kosmos. Ketika alam
diperlakukan semata-mata sebagai objek material, dimensi simbolik dan sakralnya
terhapus. Dalam konteks ini, kerusakan lingkungan bukan hanya persoalan
ekologis, tetapi juga krisis makna yang berakar pada reduksi ontologis terhadap
alam.

2. Nama-Nama Ilahi sebagai Struktur Relasional Kosmos

Salah satu kontribusi utama Ibn ‘Arabi yang ditekankan secara konsisten
oleh Chittick adalah pemahaman tentang Nama-Nama Ilahi sebagai struktur
relasional yang menghubungkan Esensi Ilahi dengan kosmos. Nama-Nama
berfungsi sebagai barzakh, yakni wilayah perantara yang memungkinkan
keterhubungan antara Yang Mutlak dan yang terbatas. Dalam kerangka ini, setiap
entitas kosmik merefleksikan satu atau beberapa Nama Ilahi sesuai dengan kesiapan

ontologisnya. Dalam bukunya Chittick menulis:



96

“The acts are the created things. The attributes or names are the barzakh or
isthmus between the Essence and the cosmos.”

Implikasi etis dari konsep ini sangat signifikan. Jika alam merupakan
manifestasi Nama-Nama Tuhan, maka setiap bentuk eksploitasi yang merusak
keseimbangan alam dapat dipahami sebagai bentuk ketidaksopanan ontologis
terhadap manifestasi Ilahi. Etika ekologis dalam perspektif Ibn ‘Arabi tidak
bertumpu pada aturan eksternal semata, melainkan pada kesadaran akan relasi
ontologis antara manusia, alam, dan Tuhan.

Lebih jauh, pemahaman tentang Nama-Nama Ilahi menolak pandangan
homogen terhadap alam. Setiap makhluk memiliki martabat dan fungsi yang
berbeda sesuai dengan Nama yang termanifestasi padanya.” Dengan demikian,
kosmologi Ibn ‘Arabl mengandung prinsip diferensiasi dan proporsionalitas, yang

menjadi dasar penting bagi etika ekologis non-eksploitatif.

3. Barzakh dan Etika Mediasi Manusia-Alam
Konsep barzakh menempati posisi sentral dalam kosmologi Ibn ‘Arabi.
Barzakh dipahami sebagai realitas perantara yang memungkinkan dua kutub yang
tampak berlawanan untuk berelasi tanpa saling meniadakan. Dalam konteks relasi
manusia dan alam, barzakh menegaskan bahwa manusia tidak berada di luar
kosmos, melainkan di dalam jaringan relasi kosmik yang kompleks.
Sebagai makhluk yang berada pada posisi barzakh, manusia memiliki

kapasitas untuk menyadari dan menengahi hubungan antara dimensi spiritual dan

¢ William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, 34.

7 Suwito, “Etika Lingkungan dalam Kosmologi Sufistik Menurut Seyeed Hossein Nasr,”
MADANIA 21, no. 2 (2017).



97

material. Posisi ini memberikan manusia tanggung jawab etis yang besar. Manusia
bukan penguasa absolut atas alam, tetapi mediator yang bertugas menjaga

keseimbangan relasional antara berbagai tingkat wujud.

“In the Perfect Man, the microcosm and the macrocosm have become one
through an inner unity. ... As a central being who lives at once on every level of the
cosmos, the Perfect Man embraces in himself every hierarchy.

Dalam konteks krisis ekologis, kegagalan manusia menjalankan fungsi
barzakh ini tampak dalam sikap dominatif dan eksploitatif terhadap alam.’ Ketika
manusia melupakan posisinya sebagai perantara, ia cenderung memosisikan diri
sebagai pusat dan ukuran segala sesuatu. Kosmologi Ibn ‘Arabi, melalui konsep

barzakh, menawarkan koreksi mendasar terhadap antroposentrisme semacam ini.

4. Nafas al-Rahman dan Kosmos sebagai Proses Hidup

Chittick memberi penekanan khusus pada metafora nafas al-Rahman
sebagai medium kosmogonis dalam pemikiran Ibn ‘Arabi. Nafas Ilahi dipahami
sebagai “substansi” dasar kosmos, yakni medium hidup yang memungkinkan
segala bentuk wujud tampil dan berfungsi.

“The outward forms of the cosmos reflect the name ‘All-merciful’ (al-
rahman), whose Breath (nafas) is the underlying stuff of the universe. ... The names
of the names possess a dual ontological reality: on the one hand they are creatures

and on the other they are the words naming God and revealed in the
scriptures.””

Dalam perspektif ini, alam bukan mesin mati, melainkan organisme hidup

yang terus-menerus “bernafas” dalam irama tajalli. Metafora ini memiliki implikasi

8 William C Chittick, The Ecosufisme Kontemporer.William C Chittick, The Sufi Path of
Knowledge: Tbn al-‘Arabi’s Metaphyi dsics of Imagination, 34
‘Arabi’s Metaphyi dsics of Imagination, 34.Basit, Tasawuf Falsaf

i dan Lingkungan Menujuhe sics of Imagination, 59.William C Chittick, The Sufi Path of
Knowledge:



98

etis yang kuat. Jika kosmos dipahami sebagai realitas hidup yang bernafas dengan
nafas Ilahi, maka tindakan perusakan terhadap alam dapat dibaca sebagai gangguan
terhadap ritme kehidupan kosmik. Etika ekologis yang lahir dari pemahaman ini
bersifat protektif dan penuh kehati-hatian, karena setiap intervensi manusia

dipahami sebagai intervensi terhadap sistem kehidupan yang sakral.

Dalam kerangka hermeneutik, metafora nafas al-Rahman juga membuka
ruang bagi pembacaan ekologis yang menekankan keberlanjutan dan
keseimbangan. Alam tidak dapat dieksploitasi secara berlebihan tanpa mengganggu

keseluruhan tatanan kosmik yang hidup.

5. Tanzih, Tashbih, dan Prinsip Kehati-hatian Ekologis
Prinsip teologis tanzih (ketakterbandingan) dan tashbih (kedekatan
relasional) memainkan peran penting dalam membentuk etika kosmologis Ibn
‘Arabi. Dalam relasi dengan alam, tanzih mengingatkan manusia bahwa Tuhan
tidak dapat direduksi ke dalam bentuk-bentuk kosmik tertentu, sementara tashbih

menegaskan bahwa Tuhan hadir dan dekat melalui manifestasi-Nya dalam alam.

“There are two kinds of divine attributes: divine attributes which require
the declaration of incomparability ... and divine attributes which require the
declaration of similarity ...""!

Keseimbangan antara kedua prinsip ini melahirkan sikap kehati-hatian

dalam berinteraksi dengan alam. Manusia diingatkan untuk tidak menuhankan

alam, tetapi juga tidak mereduksinya menjadi objek mati yang bebas dieksploitasi.

Ibn al-‘Arabi’s Metaphyhe sics of Imagination, 59.William C Chittick, The Sufi Path of
Knowledge:



99

Dalam konteks ekologis, prinsip ini mendorong sikap hormat dan tanggung jawab

yang seimbang, bukan dominasi atau penolakan total terhadap alam.

6. Kosmologi sebagai Fondasi Etika Relasional

Melalui pembacaan hermeneutik terhadap kosmologi Ibn ‘Arabi, dapat
disimpulkan bahwa etika ekologis tidak dapat dipisahkan dari cara manusia
memahami struktur realitas. Kosmologi Ibn ‘Arabl menawarkan fondasi ontologis
bagi etika relasional yang menempatkan manusia, alam, dan Tuhan dalam satu
jaringan makna yang saling terhubung.

Dalam kerangka ini, krisis ekologis modern dapat dibaca sebagai krisis
relasional, yakni rusaknya hubungan antara manusia dan alam akibat hilangnya
kesadaran kosmologis. Dengan menghidupkan kembali kosmologi tasawuf Ibn
‘Arabt melalui pembacaan Chittick, ini berupaya menunjukkan bahwa pemulihan
relasi manusia dengan alam menuntut transformasi cara pandang, bukan sekadar

regulasi teknis.

7. Insan Kamil sebagai Kepemimpinan Ekologis: Dari Kesadaran Kosmik ke
Tindakan Etis
Dalam kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi, insan kamil tidak hanya dipahami
sebagai puncak realisasi spiritual individual, tetapi juga sebagai figur kosmik yang
memiliki fungsi representatif dan tanggung jawab ontologis terhadap keseluruhan
struktur wujad. Dalam konteks krisis ekologis kontemporer, konsep ini membuka
ruang untuk memahami kepemimpinan ekologis bukan sebagai kemampuan
menguasai alam, melainkan sebagai kapasitas menjaga keseimbangan kosmik dan

keberlanjutan makna Ilahi dalam dunia.



100

Kepemimpinan ekologis dalam perspektif insan kamil berakar pada
kesadaran bahwa manusia adalah wakil Tuhan (khalifah) di bumi, bukan dalam arti
dominasi politis, tetapi dalam arti representasi etis dan kosmologis. Sebagai
khalifah, manusia tidak menciptakan hukum-hukum kosmos, melainkan membaca
dan menjaga hukum-hukum tersebut agar tetap selaras dengan struktur tajalli.
Kepemimpinan ekologis, dengan demikian, merupakan ekspresi dari kesadaran
ontologis, bukan sekadar kebijakan teknokratis.

Pandangan kosmologi yang memandang manusia sebagai khalifah di bumi
melahirkan tanggung jawab etis terhadap keberlanjutan alam. Dalam perspektif ini,
relasi manusia dan lingkungan tidak bersifat instrumental semata, tetapi merupakan
bagian dari tanggung jawab spiritual yang bersumber dari kesadaran tauhid. Etika
lingkungan harus dipahami sebagai manifestasi dari tanggung jawab keagamaan
dan moral manusia dalam menjaga keseimbangan kosmos, sehingga praktik
ekologis tidak dapat dipisahkan dari kesadaran religius dan spiritual.'?

William C. Chittick menegaskan bahwa manusia sempurna adalah cermin
tempat seluruh Nama [lahi terpantul secara seimbang. Keseimbangan ini menjadi
kunci kepemimpinan ekologis: manusia yang memimpin adalah manusia yang tidak
dikuasai oleh satu Nama Ilahi tertentu seperti a/-Qahir (Yang Maha Menundukkan)
secara berlebihan, tetapi memadukan Nama-Nama lain seperti a/-Rahman, a Dalam
konteks ini, eksploitasi alam mencerminkan dominasi satu dimensi Ilahi yang

terlepas dari keseimbangan kosmik.

12 Saniotis, A. (2012). Muslims and ecology: fostering Islamic environmental ethics.
Contemporary Islam, 6(2), 155-171. https://doi.org/10.1007/s11562-011-0173-8



101

8. Kepemimpinan sebagai Penjagaan Mizan Kosmik

Al-Qur’an menegaskan bahwa Tuhan menciptakan alam semesta dengan
mizan (keseimbangan). Dalam kosmologi Ibn ‘Arabi, mizan tidak hanya dipahami
sebagai hukum fisik, tetapi sebagai struktur ontologis yang menjaga harmoni antar-
tingkat realitas. /nsan kamil dipanggil untuk menjadi penjaga keseimbangan ini
dengan memastikan bahwa tindakan manusia tidak melampaui batas-batas kosmik
yang telah ditetapkan.

Kepemimpinan ekologis dalam kerangka ini berarti kemampuan menahan
diri dan membatasi kehendak instrumental manusia. Seorang pemimpin ekologis
tidak memaksakan kehendaknya atas alam, tetapi membaca ritme kosmik dan
menyesuaikan tindakannya dengan irama tersebut. Prinsip ini memiliki
korespondensi yang kuat dengan gagasan Taoisme tentang wu wei, sebagaimana
dianalisis oleh Toshihiko Izutsu, di mana kepemimpinan ideal justru diwujudkan
melalui ketidak-memaksakan. '

Dengan demikian, insan kamil sebagai pemimpin ekologis bukanlah agen
perubahan agresif, tetapi penjaga keteraturan kosmos. la memimpin dengan teladan
eksistensial, bukan dengan instruksi koersif. Kepemimpinannya bersifat simbolik
dan etis, menciptakan kondisi di mana relasi manusia—alam dapat berlangsung
secara harmonis dan berkelanjutan.

Bagian selanjutnya akan melanjutkan analisis ini dengan menyoroti dimensi

epistemologis kosmologi Ibn ‘Arabi, khususnya konsep ma‘rifah dan kasyf, serta

Ibn al-‘Arabi’s Metaphyoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabi and Lao-Tzu and Chuang-Tzu.



102

relevansinya sebagai kritik terhadap epistemologi modern yang melatarbelakangi

krisis ekologis kontemporer.

D. Epistemologi Kasyf dan Kritik terhadap Rasionalitas Ekologis Modern
Salah satu kontribusi paling signifikan kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi
sebagaimana dibaca oleh William C. Chittick terletak pada dimensi
epistemologisnya. Dalam kerangka ini, pengetahuan tidak dipahami sebagai
aktivitas netral yang sekadar merepresentasikan realitas, melainkan sebagai proses
partisipatif yang melibatkan transformasi subjek yang mengetahui. Cara manusia
mengetahui realitas menentukan cara ia berelasi dengan dunia, dan pada akhirnya
membentuk sikap etisnya terhadap alam. Oleh karena itu, krisis ekologis
kontemporer dapat dibaca sebagai krisis epistemologis, yakni kegagalan cara

mengetahui modern dalam memahami alam secara utuh dan bermakna.

1. Kirisis Ekologi sebagai Krisis Epistemologi
Rasionalitas modern khususnya dalam bentuk rasionalitas instrumental
cenderung memandang pengetahuan sebagai alat penguasaan. Alam dipahami
melalui kategori kuantifikasi, prediksi, dan kontrol, sehingga nilai alam direduksi
menjadi fungsi utilitarian. Cara mengetahui semacam ini menghasilkan relasi
subjek-objek yang hierarkis: manusia sebagai subjek aktif dan alam sebagai objek
pasif.'* Dalam konteks ini, eksploitasi alam tampak sah dan rasional, karena

pengetahuan dianggap netral dan bebas nilai.

4 Suwito, “Etika Lingkungan dalam Kosmologi Sufistik Menurut Seyeed Hossein Nasr,”
MADANIA 21, no. 2 (2017).



103

Epistemologi Ibn ‘Arabi menawarkan kritik mendasar terhadap cara
mengetahui semacam ini. Dalam pembacaan Chittick, pengetahuan sejati
(ma rifah) tidak berhenti pada penguasaan konseptual, tetapi mengarah pada
keterlibatan eksistensial dengan realitas. Pengetahuan bukan sekadar “tentang”
sesuatu, melainkan “bersama” sesuatu.'® Dengan demikian, epistemologi tasawuf
mengandung potensi korektif yang kuat terhadap cara modern memperlakukan
alam.

2. ‘Ilm dan Ma‘rifah: Dua Modalitas Pengetahuan

Chittick menegaskan bahwa Ibn ‘ Arabi membedakan secara jelas antara dua
jenis pengetahuan utama: %/m dan ma rifah. ‘Illm merujuk pada pengetahuan
rasional-intelektual yang diperoleh melalui akal, pembelajaran, dan refleksi
diskursif. Pengetahuan jenis ini penting dan diperlukan, tetapi memiliki
keterbatasan inheren karena hanya mampu menangkap realitas dalam bentuk
konsep dan kategori.

Sebaliknya, ma rifah adalah pengetahuan eksistensial yang bersumber dari
pengalaman langsung, penyingkapan batin, dan keterlibatan spiritual. Ma 7ifah
tidak meniadakan peran akal, tetapi melampauinya dengan cara mengintegrasikan
pengetahuan ke dalam struktur keberadaan subjek. Dalam konteks ekologis,
perbedaan ini sangat krusial. Pengetahuan ilmiah tentang alam ( i/m) mampu
menjelaskan mekanisme ekosistem, tetapi tanpa ma rifah, pengetahuan tersebut

mudah digunakan untuk eksploitasi tanpa tanggung jawab etis.

15 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, h. 168-170.



104

Penegasan ini terlihat jelas dalam pembahasan Chittick tentang “opening”
(futih). Chittick menulis bahwa futith adalah “the type of knowledge given to the
prophets”, 1® suatu pengetahuan yang datang melalui pembukaan ilahi sehingga
melampaui metode rasional biasa.

Dengan demikian, epistemologi Ibn ‘Arabi tidak menolak ilmu rasional,
tetapi mengkritik klaim absolutnya. Alam tidak cukup “diketahui” secara ilmiah; ia
harus “dikenali” secara maknawi.

3. Kasyf sebagai Modus Epistemik Partisipatif

Konsep kunci dalam epistemologi Ibn ‘Arabi adalah kasyf (penyingkapan).
Dalam pembacaan Chittick, kasyf bukan sekadar pengalaman mistik subjektif,
melainkan peristiwa epistemik di mana Realitas menyingkapkan dirinya kepada
subjek yang siap. Penyingkapan ini bersifat relasional: ia terjadi bukan karena
dominasi subjek atas objek, melainkan karena kesiapan batin dan keterbukaan
eksistensial. la Menjelaskan:

“The knowledge which is opened up to the seeker is the knowledge of the
Koran, the Divine Speech. ‘Nothing is opened up to any friend of God (wali) except
the understanding of the Mighty Book’.”"

Dalam kerangka ini, pengetahuan tidak dihasilkan melalui penaklukan
alam, tetapi melalui penyelarasan diri dengan tatanan kosmik. Kasyf menuntut adab,

disiplin etis, dan transformasi batin. Oleh karena itu, epistemologi Ibn ‘Arabi

bersifat intrinsik etis: cara mengetahui yang salah akan menghasilkan relasi yang

16 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, Lihat: BAB Pendahuluan, h. xii.

17 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, h. 10.



105

rusak, sementara cara mengetahui yang benar akan melahirkan sikap hormat dan
tanggung jawab.

Jika diterapkan pada krisis ekologis, kasyf dapat dipahami sebagai kritik
terhadap paradigma pengetahuan yang eksploitatif. Alam tidak dapat dipaksa untuk
“memberi” makna; makna terungkap ketika manusia memasuki relasi yang tepat
dengannya.

4. Dunia Imaginal dan Kritik terhadap Reduksionisme

Chittick menempatkan dunia imaginal (mundus imaginalis) sebagai salah
satu elemen kunci epistemologi Ibn ‘Arabi. Dunia imaginal bukan fantasi subjektif,
melainkan tingkat realitas ontologis di mana makna Ilahi mengambil bentuk
simbolik. Melalui dunia imaginal, realitas dapat “dibaca” secara simbolik tanpa
direduksi menjadi data empiris semata.'®

Dalam konteks modern, hilangnya sensitivitas terhadap dimensi imaginal
berkontribusi pada krisis ekologis. Ketika alam dipahami hanya sebagai objek fisik,
lapisan simbolik dan maknawinya menghilang. Gunung, sungai, hutan, dan laut
tidak lagi dipandang sebagai simbol kosmik, tetapi sebagai komoditas.'
Epistemologi Ibn ‘Arabi, dengan penekanannya pada dunia imaginal,
mengingatkan bahwa alam memiliki lapisan makna yang hanya dapat ditangkap

melalui pembacaan simbolik dan reflektif.

18 William C Chittick.
1% Handoyo, “Eco Sufism: Pemikiran Amran Waly dan Ibn Arabi dalam Menjawab Isu
Lingkungan Hidup di Indonesia.”



106

5. Al-Qur’an, Kosmos, dan Pengetahuan sebagai Ta’wil
Chittick menegaskan bahwa dalam pemikiran Ibn ‘Arabi, kasyf pada
akhirnya mengarah pada pemahaman batin terhadap Al-Qur’an. Wahyu dipahami
sebagai peta kosmik yang menuntun manusia dalam membaca realitas. Dalam
konteks ini, membaca alam (gird ‘at al-kawn) sejajar dengan membaca teks wahyu,
dan keduanya memerlukan ¢a 'wi, penafsiran batin yang melampaui makna lahiriah.
Chittick mengatakan:

“There is no verse of the Koran which does not have an outward sense, an
inward sense, a limit, and a place to which one may ascend. »20

Secara hermeneutik, pendekatan ini sejalan dengan gagasan Gadamer
tentang pemahaman sebagai dialog. Alam tidak “diam”; ia berbicara melalui tanda-
tanda. Namun, dialog ini hanya mungkin terjadi jika manusia tidak memaksakan
kerangka pengetahuan yang menutup kemungkinan makna lain. Epistemologi Ibn
‘Arabl mengajarkan bahwa pengetahuan sejati tentang alam bersifat dialogis dan

terbuka, bukan dominatif.

6. Pengetahuan sebagai Transformasi Keberadaan
Salah satu perbedaan paling mendasar antara epistemologi Ibn ‘Arabi dan
epistemologi modern terletak pada hubungan antara pengetahuan dan keberadaan.
Dalam paradigma modern, pengetahuan tidak mengharuskan perubahan
eksistensial subjek; seseorang dapat mengetahui banyak hal tanpa harus menjadi
berbeda secara etis. Sebaliknya, dalam epistemologi tasawuf, mengetahui berarti

menjadi.

20 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabis Metaphysics of
Imagination, h. 363.



107

Chittick menekankan bahwa ma rifah selalu menghasilkan transformasi
batin. Subjek yang mengetahui tidak lagi berdiri di luar realitas, tetapi menjadi
bagian dari jaringan makna kosmik. Dalam konteks ekologis, hal ini berarti bahwa
pengetahuan tentang alam harus menghasilkan perubahan sikap: dari dominasi
menuju tanggung jawab, dari eksploitasi menuju perawatan.

7. Implikasi Ekologis: Menuju Epistemologi Kepedulian

Dengan membaca epistemologi Ibn ‘Arabi secara hermeneutik, dapat
disimpulkan bahwa krisis ekologis menuntut pergeseran dari epistemologi
penguasaan menuju epistemologi kepedulian. Pengetahuan tentang alam tidak lagi
diarahkan untuk memaksimalkan kontrol, tetapi untuk memperdalam pemahaman
relasional. Kasyf, ma ‘rifah, dan dunia imaginal menyediakan kerangka konseptual
untuk membangun cara mengetahui yang menghormati integritas alam.

Dalam kerangka ini, solusi ekologis tidak cukup dirumuskan melalui
kebijakan teknis atau inovasi teknologi, tetapi harus disertai dengan transformasi
epistemologis yang mendasar. Epistemologi Ibn ‘Arabi, sebagaimana dibaca oleh
Chittick, membuka kemungkinan bagi cara mengetahui yang lebih etis, holistik,
dan berkelanjutan cara mengetahui yang melihat alam bukan sebagai objek,
melainkan sebagai mitra kosmik dalam tajallt Ilahi.

Bagian berikutnya akan melanjutkan analisis ini dengan menyoroti dimensi
hermeneutik kosmologi Ibn ‘Arabi secara lebih eksplisit, khususnya bagaimana
alam dipahami sebagai teks yang harus ditafsirkan, serta bagaimana kerangka
hermeneutika ini dapat dipertautkan dengan pemikiran Hans-Georg Gadamer

dalam merumuskan etika ekologis yang dialogis.



108

E. Hermeneutika Kosmik: Alam sebagai Teks
1. Alam sebagai Teks Kosmik

Dalam kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi, realitas kosmik dipahami sebagai
sesuatu yang secara inheren bermakna dan karenanya dapat dibaca. Alam tidak
diperlakukan sebagai kumpulan fakta material yang berdiri sendiri, melainkan
sebagai rangkaian tanda-tanda yang menunjuk kepada Realitas Ilahi. Pemahaman
ini menjadikan kosmos sebagai teks kosmik yang terbuka, di mana setiap fenomena
alam berfungsi sebagai simbol yang menyingkapkan Nama-Nama dan Sifat-Sifat
Tuhan sesuai dengan kesiapan penafsirnya.

William C. Chittick menegaskan bahwa dalam kerangka Ibn “Arabi, alam
tidak pernah “diam” atau netral. la selalu berbicara melalui struktur simbolik dan
relasionalnya. Membaca alam dengan demikian sejajar dengan membaca wahyu
tertulis, karena keduanya merupakan bentuk penyingkapan Ilahi yang menuntut
kemampuan hermeneutik. Alam tidak sekadar hadir untuk dimanfaatkan, tetapi
untuk ditafsirkan, direnungkan, dan direspons secara etis.

Struktur hermeneutik Ibn “Arab1 beroperasi secara berlapis melalui tafsir,
ta’'wil, dan tahqiq. Tafsir memungkinkan pemahaman lahiriah atas fenomena
kosmik, sebagaimana sains modern menjelaskan mekanisme alam. Namun
pemahaman ini belum menyentuh dimensi makna terdalam. 7a 'wil membuka
lapisan simbolik dan ontologis alam sebagai manifestasi Nama-Nama Ilahi,
sementara fahqig menuntut aktualisasi makna tersebut dalam kehidupan dan

tindakan manusia. Dengan demikian, membaca alam secara benar tidak berhenti



109

pada pengetahuan deskriptif, tetapi menuntut Kketerlibatan eksistensial dan
transformasi etis.?!

Dalam konteks ekologis, kegagalan manusia modern terletak pada
berhentinya pembacaan alam pada tingkat zafsir semata. Alam dipahami melalui
data, angka, dan hukum-hukum mekanistik, tetapi kehilangan dimensi simbolik dan
sakralnya. Akibatnya, relasi manusia dengan alam menjadi relasi teknis dan
eksploitatif, bukan relasi maknawi. Kosmologi Ibn ‘Arabi, melalui hermeneutika
kosmiknya, menawarkan koreksi mendasar terhadap reduksi ini dengan
mengembalikan alam sebagai teks yang bermakna dan menuntut adab dalam
pembacaannya.

2. Hermeneutika sebagai Dialog

Pemahaman alam sebagai teks kosmik menemukan resonansi filosofis yang
kuat dalam hermeneutika Hans-Georg Gadamer. Gadamer menolak pandangan
bahwa pemahaman adalah proses objektif yang sepenuhnya dapat dikontrol oleh
metode. Sebaliknya, ia menegaskan bahwa pemahaman selalu bersifat dialogis,
historis, dan melibatkan pra-pemahaman penafsir. Makna lahir melalui dialog
antara teks dan penafsir dalam suatu peristiwa pemahaman yang disebut fusion of
horizons.

Jika alam dipahami sebagai teks, maka relasi manusia dengan alam juga
harus dipahami sebagai relasi dialogis. Alam “menyampaikan” maknanya melalui

fenomena, keteraturan, dan ketidakterdugaannya, sementara manusia menanggapi

2 William C Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of
Imagination, 212-216.



110

melalui penafsiran dan tindakan. Krisis ekologis kontemporer dapat dibaca sebagai
kegagalan dialog hermeneutik ini, ketika manusia modern memaksakan horizon
rasionalitas instrumentalnya kepada alam dan menutup diri dari kemungkinan
makna lain yang ditawarkan kosmos.

Dalam perspektif ini, eksploitasi alam merupakan bentuk pemahaman
monologis. Manusia berbicara kepada alam hanya dengan bahasa teknokratis—
produktivitas, efisiensi, keuntungan—tanpa mendengarkan ‘“jawaban” alam
sebagai mitra dialog. Gadamer menyebut sikap semacam ini sebagai kegagalan
openness to the other, yakni ketertutupan terhadap sesuatu yang ingin dipahami.
Kosmologi Ibn ‘Arabi, sebaliknya, menuntut keterbukaan total terhadap realitas
sebagai wacana Ilahi yang terus menyingkapkan diri.

Pertautan antara Ibn ‘Arabi dan Gadamer memungkinkan krisis ekologis
dipahami sebagai krisis hermeneutik: rusaknya relasi pemahaman antara manusia
dan dunia. Dengan menghidupkan kembali cara membaca alam sebagai teks yang
berbicara, hermeneutika kosmik menawarkan dasar konseptual bagi relasi
manusia—alam yang lebih dialogis, rendah hati, dan bertanggung jawab.

3. Dunia Imaginal, Bahasa Kosmik, dan Etika Hermeneutik Ekologis

Salah satu elemen kunci dalam hermeneutika Ibn ‘Arab1 adalah peran dunia
imaginal (‘@lam al-khayal) sebagai medium penyingkapan makna. Dunia imaginal
bukan fantasi subjektif, melainkan tingkat realitas ontologis di mana makna Ilahi
mengambil bentuk simbolik yang dapat dipahami manusia. Banyak penyingkapan
kosmik, sebagaimana ditegaskan Chittick, berlangsung pada tingkat ini—melalui

simbol, visi, dan korespondensi makna.



111

Hilangnya sensitivitas terhadap dimensi imaginal dalam budaya modern
berkontribusi besar pada krisis ekologis. Alam direduksi menjadi objek empiris
yang kehilangan nilai simbolik dan naratifnya. Gunung, sungai, hutan, dan laut
tidak lagi dibaca sebagai simbol kosmik, tetapi sebagai sumber daya. Hermeneutika
kosmik Ibn ‘Arabt mengingatkan bahwa alam memiliki bahasa yang hanya dapat
dipahami jika manusia membuka kembali imajinasi simboliknya.

Bahasa memegang peran sentral dalam proses ini. Chittick menekankan
bahwa Nama-Nama Ilahi merupakan struktur semantik yang mendasari kosmos.
Setiap fenomena alam dapat dipahami sebagai “kata” dalam wacana kosmik yang
lebih luas. Dengan demikian, cara manusia berbicara tentang alam mencerminkan
cara ia memahaminya. Bahasa teknokratis yang dominan dalam modernitas
mempersempit horizon makna, sementara bahasa kosmologis membuka kembali
dimensi etis dan relasional.

Hermeneutika kosmik pada akhirnya berujung pada tanggung jawab etis.
Dalam perspektif Ibn ‘Arabi, penafsiran yang benar selalu menuntut aktualisasi.
Membaca alam sebagai teks [lahi meniscayakan sikap hormat, kehati-hatian, dan
kepedulian. Kerusakan ekologis dapat dipahami sebagai kesalahan penafsiran
sebuah kegagalan hermeneutik yang menghasilkan tindakan destruktif.

Dengan demikian, integrasi hermeneutika Ibn ‘Arabi dan Gadamer
menghasilkan fondasi bagi etika ekologis dialogis: etika yang lahir dari
pemahaman, bukan paksaan; dari keterbukaan, bukan dominasi. Alam dipahami
sebagai mitra dialog kosmik, dan manusia sebagai penafsir yang bertanggung jawab

atas makna yang ia wujudkan dalam tindakan.



112

F. Insan Kamil sebagai Subjek Etika Ekologis Kosmik
1. Insan Kamil sebagai Subjek Kosmik: Integrasi Mikrokosmos dan

Makrokosmos

Dalam kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi, konsep insan kamil (manusia
sempurna) menempati posisi sentral sebagai poros yang mengintegrasikan seluruh
struktur realitas. William C. Chittick menegaskan bahwa manusia sempurna bukan
sekadar ideal moral atau figur mistik individual, melainkan subjek kosmik yang
merangkum dan merefleksikan keseluruhan tatanan wujud. Dalam diri insan kamil,
mikrokosmos dan makrokosmos tidak lagi terpisah, tetapi menyatu melalui
kesatuan batiniah. Kesatuan ini bukan identitas fisik atau ontologis yang
menyamakan manusia dengan alam, melainkan kesatuan relasional yang bersifat
maknawi.

Sebagai makhluk sentral yang “hidup sekaligus pada setiap tingkat
kosmos”, insan kamil merangkum seluruh hierarki keberadaan dalam dirinya.
Ungkapan ini menunjukkan bahwa manusia, dalam kondisi kesempurnaannya,
mampu menyadari keterhubungan antara berbagai tingkat wujud dari material
hingga spiritual tanpa mereduksinya ke dalam satu dimensi tunggal. Dalam konteks
ini, manusia tidak berdiri di atas kosmos sebagai penguasa, melainkan di dalam
kosmos sebagai simpul relasional yang menyadari dan memelihara keseimbangan
makna.

Pemahaman ini memiliki implikasi ekologis yang sangat penting. Krisis
lingkungan modern sebagian besar bersumber dari pemutusan relasi antara manusia

dan alam, di mana manusia memosisikan dirinya sebagai subjek otonom yang



113

terpisah dari dunia natural. Konsep insan kamil justru menolak dikotomi ini.
Manusia sempurna tidak mungkin merusak alam, karena kerusakan alam berarti
kerusakan terhadap dirinya sendiri sebagai mikrokosmos. Dengan demikian, insan
kamil menyediakan model antropologi alternatif yang non-dominatif dan relasional,
yang sangat relevan untuk etika ekologis kontemporer.

2. Fana’- Baqa’ dan Dekonstruksi Ego Antroposentris

Dimensi soteriologis insan kamil terungkap secara jelas melalui konsep
fana’ (pemusnahan ego) dan baga’ (subsistensi dalam Tuhan). Dalam pembacaan
Chittick, fana’ tidak dipahami sebagai penghancuran eksistensi manusia, melainkan
sebagai dekonstruksi pusat ego yang menempatkan diri sebagai ukuran segala
sesuatu. Ego inilah yang dalam konteks modern menjelma sebagai
antroposentrisme yaitu pandangan bahwa alam ada terutama untuk kepentingan
manusia.

Melalui fana’, struktur egoistik yang mendasari dominasi manusia atas alam
dilebur. Manusia tidak lagi memandang dirinya sebagai pemilik atau penguasa
kosmos, tetapi sebagai bagian dari jaringan tajall [lahi yang lebih luas. Tahap ini
membuka jalan bagi baga’, yakni keberlangsungan eksistensi manusia dalam
kesadaran Ilahi, di mana tindakan manusia selaras dengan kehendak dan rahmat
Tuhan. Dalam kondisi baga’, manusia “kembali ke dunia” dengan kesadaran baru,
bukan untuk mengeksploitasi, tetapi untuk merawat dan melayani.

Secara ekologis, dinamika fana’-baga’ dapat dibaca sebagai proses
transformasi kesadaran dari eksploitasi menuju kepedulian. Fand’ meruntuhkan

logika penguasaan, sementara baqa’ melahirkan etika tanggung jawab. Manusia



114

yang mencapai kesadaran ini tidak lagi bertindak atas dasar kepentingan egoistik,
tetapi atas dasar keseimbangan kosmik. Dengan demikian, insan kamil bukan figur
yang menarik diri dari dunia, melainkan subjek etis yang kembali ke dunia dengan
peran transformatif.

Chittick menekankan bahwa maqgam tertinggi dalam tasawuf Ibn ‘Arabi
tidak berujung pada isolasi spiritual, melainkan pada integrasi penuh antara
kontemplasi dan aksi. Dalam bahasa ekologis, hal ini berarti bahwa kesadaran
spiritual sejati harus terwujud dalam praktik konkret yang menjaga keberlanjutan
alam dan kehidupan.

3. Dua Mata (Dhu’l- ‘Aynayn) dan Etika Keseimbangan Ekologis

Salah satu metafora paling penting yang digunakan Ibn ‘Arabi dan disorot
secara mendalam oleh Chittick adalah konsep dhu’l- ‘aynayn (pemilik dua mata).
Metafora ini menggambarkan kemampuan insan kamil untuk melihat realitas dari
dua sudut sekaligus: satu mata memandang Tuhan dalam aspek fanzih (transendensi
dan ketakterbandingan), sementara mata lainnya memandang Tuhan dalam aspek
tashbth (imanensi dan kedekatan melalui manifestasi kosmik).??

Kemampuan melihat dengan “dua mata” ini melahirkan etika
keseimbangan. Dalam konteks ekologis, hal ini berarti manusia mampu menjaga
jarak hormat terhadap alam (tidak menuhankannya), sekaligus menghargai
kesakralannya sebagai manifestasi Ilahi (tidak mereduksinya menjadi objek mati).

Krisis ekologis modern sering kali muncul dari kegagalan menjaga keseimbangan

22 William C Chittick.



115

ini: alam either disakralkan secara romantik tanpa pemahaman struktural, atau
direduksi secara ekstrem menjadi sumber daya ekonomi.

Insan kamil sebagai pemilik dua mata mampu menavigasi ketegangan ini.
Ia memahami bahwa alam bukan Tuhan, tetapi juga bukan sekadar benda. Alam
adalah medan tajalli yang memiliki nilai ontologis dan etis. Dengan perspektif ini,
tindakan manusia terhadap alam selalu diukur melalui dua horizon sekaligus:
horizon transendensi Ilahi dan horizon keberlanjutan kosmik.

Lebih jauh, metafora dua mata menegaskan bahwa etika ekologis tidak
dapat bersifat simplistik. Ia menuntut kebijaksanaan situasional, kepekaan
simbolik, dan tanggung jawab jangka panjang. Insan kamil tidak bertindak
berdasarkan aturan kaku, tetapi berdasarkan pemahaman mendalam atas jaringan
relasi kosmik. Inilah yang menjadikan etika ekologis dalam perspektif tasawuf

bersifat kontekstual, dialogis, dan berakar pada kesadaran ontologis.

G. Sintesis Komparatif: Toshihiko Izutsu, Taoisme, dan Etika Non-

Dominatif
1. Kosmologi Relasional dalam Ibn ‘Arabi dan Taoisme: Kesamaan Struktural
Pembacaan komparatif yang dilakukan Toshihiko Izutsu terhadap
kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabt dan Taoisme tidak dimaksudkan untuk menyamakan
kedua tradisi tersebut secara teologis, melainkan untuk menyingkap kesamaan
struktur metafisik dan fungsional dalam cara keduanya memahami realitas. Izutsu
menegaskan bahwa baik Ibn ‘Arabl maupun pemikir Taois memahami realitas

sebagai satu kesatuan dinamis yang menampakkan diri dalam pluralitas bentuk



116

tanpa kehilangan kesatuan dasarnya. Kesatuan ini bukan kesatuan statis, melainkan
kesatuan relasional yang terus bergerak dan berproses.

Dalam kosmologi Ibn ‘Arabi, kesatuan ini dirumuskan melalui konsep
wahdat al-wujud, di mana segala yang ada merupakan tajalli dari Realitas Ilahi.
Sementara itu, dalam Taoisme, kesatuan realitas dipahami melalui konsep 7ao
sebagai prinsip asal yang melahirkan dan menopang segala sesuatu. Meskipun
berbeda secara teologis karena Ibn “Arab1 berangkat dari wahyu teistik dan Taoisme
dari prinsip kosmik non-personal, keduanya sama-sama menolak pandangan dunia
yang bersifat dualistik dan mekanistik.?

Kesamaan struktural ini memiliki implikasi ekologis yang signifikan. Baik
dalam tasawuf Ibn ‘Arabi maupun Taoisme, alam tidak dipahami sebagai realitas
yang terpisah dari manusia, melainkan sebagai bagian dari jaringan kosmik yang
sama. Kerusakan alam, dengan demikian, tidak dapat dilepaskan dari kerusakan
relasi manusia dengan keseluruhan tatanan wujud. [zutsu menekankan bahwa cara
pandang relasional semacam ini secara inheren menolak logika dominasi, karena
tidak ada entitas yang berdiri secara otonom dan absolut.

2. Prinsip Wu Wei dan Tajalli: Etika Non-Intervensi dan Kehati-hatian Kosmik

Salah satu titik temu paling penting antara Ibn ‘Arabl dan Taoisme yang
disorot Izutsu adalah kesamaan etis antara prinsip taja/l7 dan konsep wu wei. Dalam
Taoisme, wu wei sering dipahami sebagai “tidak bertindak”, namun Izutsu

menegaskan bahwa makna yang lebih tepat adalah bertindak tanpa pemaksaan,

B Tzutsu, Sufism and Taoism: A Comparative Study of Key Philosophical Concepts of Ibn
‘Arabt and Lao-Tzu and Chuang-Tzu.



117

yakni tindakan yang selaras dengan ritme dan struktur kosmik. Wu wei bukan
pasivitas, melainkan bentuk tindakan yang tidak melawan alur alam.?*

Dalam kosmologi Ibn ‘Arabi, prinsip ini menemukan padanannya dalam
pemahaman tentang tajallt Ilahi. Alam bergerak dan berubah sesuai dengan pola
penyingkapan Nama-Nama Ilahi. Manusia yang arif bukanlah yang memaksakan
kehendaknya atas kosmos, melainkan yang mampu membaca pola tajalli dan
bertindak selaras dengannya. Dalam hal ini, etika tasawuf bersifat non-dominatif
dan penuh kehati-hatian.

Dalam konteks ekologis, prinsip wu wei dan tajallt menawarkan kritik tajam
terhadap paradigma pembangunan modern yang agresif dan eksploitatif. Banyak
kerusakan lingkungan terjadi bukan karena manusia bertindak, melainkan karena
manusia bertindak secara berlebihan dan memaksa. Etika non-intervensi yang
diajarkan Taoisme dan tasawuf Ibn ‘Arabl mendorong manusia untuk membatasi
diri, mendengarkan alam, dan menyesuaikan tindakan dengan daya dukung kosmik.

Izutsu menekankan bahwa keselarasan dengan alam bukan berarti menyerah
pada determinisme alamiah, tetapi mengembangkan kebijaksanaan untuk
mengetahui kapan harus bertindak dan kapan harus menahan diri. Etika semacam
ini sangat relevan dalam menghadapi krisis ekologis global, di mana solusi teknis
sering kali justru memperparah kerusakan karena mengabaikan kompleksitas

sistem alam.

24 Tzutsu.



118

3. Insan Kamil dan Sheng-Jen: Figur Ideal Etika Ekologis

Dalam analisis komparatifnya, [zutsu juga menyoroti kemiripan fungsional
antara konsep insan kamil dalam tasawuf Ibn ‘Arabi dan figur sheng-jen (manusia
suci atau bijak) dalam Taoisme. Keduanya merepresentasikan ideal antropologis
yang tidak diukur dari kekuasaan atau dominasi, melainkan dari kemampuan
menjaga keseimbangan kosmik dan hidup selaras dengan prinsip realitas.

Insan kamil dipahami sebagai mikrokosmos yang merefleksikan
makrokosmos, serta sebagai mediator antara Tuhan, manusia, dan alam. Sementara
itu, sheng-jen dipandang sebagai manusia yang telah menyelaraskan diri
sepenuhnya dengan Tao, schingga tindakannya spontan, sederhana, dan tidak
merusak tatanan alam. Meskipun latar teologisnya berbeda, kedua figur ini
memiliki fungsi etis yang serupa: menjadi penjaga keseimbangan dan harmoni
kosmik.?

Dalam perspektif ekologis, figur insan kamil dan sheng-jen dapat dibaca
sebagai model subjek etis yang menolak antroposentrisme. Keduanya tidak
menempatkan manusia sebagai pusat dominasi, melainkan sebagai bagian dari
tatanan kosmik yang lebih luas. Kesadaran ini melahirkan sikap rendah hati, kehati-
hatian, dan kepedulian terhadap keberlanjutan kehidupan.

Izutsu menegaskan bahwa kesamaan ini tidak boleh dipahami sebagai bukti
kesatuan doktrin, melainkan sebagai indikasi bahwa tradisi-tradisi spiritual besar

dunia berbagi intuisi metafisik yang serupa mengenai relasi manusia dan alam.?®

2 Jzutsu.
26 Tzutsu.



119

Dalam konteks krisis ekologis global, intuisi bersama ini dapat menjadi dasar dialog
lintas tradisi untuk merumuskan etika ekologis yang lebih manusiawi dan
berkelanjutan.

Melalui pembacaan komparatif Izutsu, kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi
memperoleh dimensi universal tanpa kehilangan akar teologisnya. Dialog dengan
Taoisme memperlihatkan bahwa etika non-dominatif terhadap alam bukan gagasan
marginal, melainkan inti dari banyak tradisi kebijaksanaan. Sintesis ini memperkuat
argumen bahwa krisis ekologis modern menuntut perubahan cara pandang yang
mendalam bukan hanya pada tingkat kebijakan, tetapi pada tingkat kosmologi dan

antropologi.

H. Sintesis Etika Ekologis Tasawuf: Kontribusi Kosmologi Ibn ‘Arabi bagi

Krisis Lingkungan Kontemporer
1. Dari Kosmologi ke Etika: Alam sebagai Amanah Metafisik
Analisis hermeneutik atas kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi sebagaimana
dibaca oleh William C. Chittick dan Toshihiko Izutsu menunjukkan bahwa krisis
ekologis kontemporer tidak dapat dipahami semata-mata sebagai persoalan teknis,
ekonomi, atau kebijakan publik. Krisis ini berakar pada cara manusia memaknai
realitas, khususnya relasi antara Tuhan, manusia, dan alam. Dalam kerangka Ibn
‘Arabi, alam tidak pernah bersifat netral atau profan; ia adalah arena tajalli Nama-
Nama Ilahi yang senantiasa hidup dan bermakna.
Kosmologi ini menempatkan alam sebagai amanah metafisik, bukan
sekadar sumber daya. Setiap entitas alam merepresentasikan aspek tertentu dari

Nama Ilahi, sehingga keberadaannya memiliki nilai intrinsik yang tidak dapat



120

direduksi menjadi nilai instrumental. Kerusakan alam, dalam perspektif ini, bukan
hanya pelanggaran ekologis, tetapi juga gangguan terhadap keteraturan kosmik dan
etika spiritual. Dengan demikian, etika ekologis tasawuf berangkat dari kesadaran
ontologis, bukan dari kalkulasi utilitarian.

Melalui hermeneutika Gadamerian, pemaknaan ini dapat dipahami sebagai
fusion of horizons antara teks-teks kosmologis klasik Ibn ‘Arabt dan konteks krisis
ekologis modern. Kosmologi tasawuf tidak “dipaksakan” untuk berbicara tentang
lingkungan, tetapi justru menunjukkan relevansinya melalui horizon makna yang
terbuka dan dialogis.

2. Insan Kamil sebagai Subjek Etika Ekologis

Salah satu kontribusi paling signifikan kosmologi Ibn ‘Arab1 bagi etika
lingkungan adalah konsepsi insan kamil sebagai subjek etis. Berbeda dari subjek
modern yang cenderung antroposentris dan dominatif, insan kamil dipahami
sebagai makhluk relasional yang hidup serentak pada seluruh tingkat kosmos. Ia
bukan penguasa alam, melainkan penjaga keseimbangan kosmik.

Sebagaimana ditegaskan Chittick, insan kamil merepresentasikan
aktualisasi penuh Nama Allah, namun aktualisasi tersebut tidak pernah seragam
atau berulang. Setiap manusia mewujudkan Nama-Nama Ilahi secara unik, sesuai
dengan kesiapan dan konteksnya. Prinsip ini memiliki implikasi etis penting: tidak
ada satu model tunggal tindakan ekologis, tetapi ada orientasi bersama—yakni
menjaga harmoni kosmik dan mencegah kerusakan.

Dalam kerangka ini, tanggung jawab ekologis bukanlah beban eksternal

yang dipaksakan oleh regulasi semata, melainkan konsekuensi dari realisasi



121

spiritual. Semakin tinggi tingkat kesadaran seseorang terhadap struktur kosmik dan
tajallt Ilahi, semakin besar pula kepeduliannya terhadap keberlanjutan alam. Etika
ekologis tasawuf, dengan demikian, bersifat internal dan transformatif, bukan
koersif.

3. Prinsip Non-Dominasi: Tajallt, Wu Wei, dan Etika Kehati-hatian

Dialog komparatif dengan Taoisme melalui pembacaan Izutsu memperkuat
dimensi etika non-dominatif dalam kosmologi Ibn ‘Arabi. Prinsip wu wei bertindak
tanpa pemaksaan menemukan resonansi kuat dengan etika tasawuf yang menuntut
kehati-hatian dalam bertindak terhadap alam. Dalam kedua tradisi, tindakan yang
paling etis bukanlah tindakan yang paling agresif, melainkan yang paling selaras
dengan struktur realitas.

Dalam konteks krisis ekologis, prinsip ini mengkritik paradigma
pembangunan modern yang mengukur keberhasilan dari tingkat eksploitasi dan
percepatan produksi. Etika non-dominasi mengajukan alternatif berupa pembatasan
diri (self-restraint), kesederhanaan, dan kesediaan untuk “mendengarkan” alam.
Dalam istilah Ibn ‘Arabi, ini berarti membaca tajallt kosmik dengan penuh adab,
bukan memaksakan kehendak manusia atas alam.

Prinsip ini juga menegaskan bahwa solusi ekologis tidak selalu berarti
intervensi besar-besaran. Terkadang, keberlanjutan justru dicapai melalui
pengurangan, pengendalian, dan penghormatan terhadap ritme alam. Etika tasawuf
dan Taoisme sama-sama mengajarkan bahwa keharmonisan lahir dari

keseimbangan, bukan dominasi.



122

4. Hermeneutika sebagai Metode Etika: Membaca Alam sebagai Teks

Salah satu implikasi metodologis terpenting dari kajian ini adalah penegasan
bahwa hermeneutika bukan hanya alat analisis teks, tetapi juga metode etis. Dalam
kosmologi Ibn ‘Arabi, alam dipahami sebagai “teks kosmik™ yang harus dibaca
melalui ta’wil dan kasyf. Setiap fenomena alam adalah ayat yang menunjuk pada
realitas yang lebih dalam.

Melalui pendekatan hermeneutika Gadamer, pembacaan alam ini dipahami
sebagai dialog berkelanjutan antara subjek dan realitas. Alam “berbicara” melalui
tanda-tanda ekologis perubahan iklim, kerusakan biodiversitas, krisis air dan
manusia dituntut untuk menafsirkan tanda-tanda tersebut dengan kesadaran historis
dan etis. Kegagalan membaca alam secara hermeneutik menghasilkan tindakan
yang keliru dan destruktif.

Dengan demikian, etika ekologis tasawuf bukan hanya soal norma, tetapi
juga soal cara memahami dan menafsirkan dunia. Etika lahir dari pemahaman yang
benar tentang realitas, dan pemahaman tersebut selalu bersifat dialogis dan terbuka.

5. Relevansi Kontemporer dan Kontribusi Teoretis

Kajian ini menunjukkan bahwa kosmologi tasawuf Ibn ‘Arabi melalui
pembacaan Chittick dan [zutsu memberikan kontribusi penting bagi diskursus etika
lingkungan kontemporer. Pertama, ia menawarkan landasan ontologis yang kuat
untuk mengkritik antroposentrisme modern. Kedua, ia menyediakan model subjek
etis (insan kamil) yang relasional dan non-dominatif. Ketiga, ia memperkaya
diskursus etika lingkungan dengan dimensi spiritual dan hermeneutik yang sering

diabaikan dalam pendekatan sekuler.



123

Kontribusi teoretis tesis ini terletak pada upaya menghubungkan kosmologi
tasawuf klasik dengan problem ekologis modern melalui pendekatan hermeneutika
filosofis. Dengan demikian, tesis ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga

konstruktif menawarkan kerangka etika alternatif yang relevan dan kontekstual.



