BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Pendidikan karakter telah menjadi isu strategis dalam dunia pendidikan,
terutama dalam menghadapi tantangan globalisasi dan krisis moral yang melanda
generasi muda. Munculnya berbagai fenomena negatif seperti degradasi moral,
lunturnya rasa hormat terhadap orang tua dan guru, penyalahgunaan teknologi, serta
kurangnya kepedulian sosial menjadi indikator penting bahwa pembangunan
karakter tidak bisa sekadar dimaknai sebagai pelengkap, melainkan sebagai fondasi
utama dalam pendidikan nasional. Dalam konteks ini, lembaga pendidikan Islam
seperti pesantren memegang peranan penting dalam pembentukan karakter peserta
didik, terutama melalui penguatan nilai-nilai spiritual dan sosial yang berbasis pada
ajaran Islam.?

Pesantren tidak hanya dikenal sebagai lembaga yang fokus pada pengajaran
kitab kuning atau keagamaan semata, tetapi juga sebagai lembaga yang secara
konsisten menanamkan nilai-nilai kehidupan dan karakter luhur kepada para
santrinya. Salah satu wujud dari pembinaan karakter tersebut dapat ditemukan
dalam konsep Panca Jiwa Pondok, yang merupakan warisan kultural dan spiritual
dari KH. Imam Zarkasyi, pendiri Pondok Modern Darussalam Gontor. Panca Jiwa
terdiri dari lima nilai inti: keikhlasan, kesederhanaan, berdikari, ukhuwah

Islamiyah, dan kebebasan. Kelima nilai ini tidak hanya menjadi pedoman hidup

! Moh Halifa Ramadhani Dkk., “Peran Pesantren Dalam Menjaga Nilai-Nilai Spritual Di
Tengah Modernisasi Pendidikan,” Ar-Risalah Journal Of Islamic Education 1, No. 1 (2025): 53-63.



dalam pesantren, tetapi juga menjadi dasar dalam membentuk watak dan
kepribadian santri.?

Panca Jiwa Pondok merupakan seperangkat nilai dasar yang menjadi jiwa, ruh,
dan karakter utama kehidupan pesantren. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai landasan
moral dan spiritual dalam seluruh sistem pendidikan, pembinaan, serta kehidupan
santri di lingkungan pondok pesantren. Panca Jiwa Pondok tidak hanya dipahami
sebagai konsep normatif, tetapi diinternalisasikan melalui tradisi, pembiasaan,
keteladanan, dan budaya kehidupan pesantren yang berlangsung secara
berkelanjutan.

Secara konseptual, Panca Jiwa Pondok lahir dari pengalaman historis pesantren
dalam membentuk pribadi santri yang berakhlak mulia, mandiri, dan memiliki
tanggung jawab sosial serta spiritual. Nilai-nilai ini menjadi identitas pesantren
yang membedakannya dari lembaga pendidikan formal lainnya, karena pendidikan
di pesantren tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga pembinaan sikap,
mental, dan kepribadian santri secara utuh. Panca Jiwa Pondok terdiri atas lima nilai

utama, yaitu:

Pertama, Keikhlasan merupakan nilai fundamental dalam kehidupan
pesantren. Nilai ini mengajarkan santri untuk melakukan segala aktivitas semata-
mata karena Allah SWT, tanpa mengharapkan imbalan materi maupun pujian dari
manusia. Dalam praktik kehidupan pondok, keikhlasan ditanamkan melalui

pembiasaan ibadah, pengabdian, ketaatan terhadap aturan, serta sikap menerima

2 Muhammad Baihagi, Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak pada Santri di Pondok
Pesantren Modern (Indonesia, 2023).



tugas dan amanah dengan lapang dada. Keikhlasan membentuk karakter santri yang
jujur, amanah, dan memiliki keteguhan niat dalam berbuat kebaikan.

Berikut adalah ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan nilai-nilai Panca
Jiwa (Keikhlasan, Kesederhanaan, Kemandirian, Ukhuwah Islamiyah, dan
Kebebasan) yang diintegrasikan dalam pendidikan santri di Pondok Pesantren
Modern Darul Hijrah Martapura.

Nilai keikhlasan merupakan salah satu pilar penting dalam pembentukan
karakter santriwati di lingkungan pesantren. Konsep keikhlasan ini sangat selaras
dengan ajaran Al-Qur’an, khususnya dalam Q.S. Al-Bayyinah ayat 5, yang

berbunyi:

b oliall | ats s LA Gl A Galia a1 5Naal W) 1350 g

(5 :98/4) ) o f\-usl\ G dllaz s K301 455

Ayat ini menegaskan bahwa tujuan utama perintah Allah kepada manusia

adalah agar mereka menyembah Allah dengan mengikhlaskan segala bentuk
ketaatan hanya kepada-Nya, tanpa campur tangan syirik atau kepentingan duniawi.
Keikhlasan merupakan landasan utama dalam beribadah dan melakukan segala
perbuatan baik.® Seluruh bentuk ibadah dan amal saleh seorang hamba harus
dilandasi niat yang tulus semata-mata karena Allah. Keikhlasan bukan hanya aspek
spiritual, tetapi juga merupakan pondasi moral yang memengaruhi sikap, perilaku,

dan etos kerja seseorang.

% Naufal Hafiid Ahmad, Implementasi Nilai-Nilai Keikhlasan Dalam Al-QurAn Pada Etos
Kerja (Studi Perbandingan Teoriself-Determination), Institut PTIQ Jakarta, 2024.



Dalam konteks kehidupan santriwati, nilai keikhlasan tercermin dalam
kesiapan mereka melaksanakan berbagai kegiatan pondok mulai dari ibadah
berjamaah, belajar, kebersihan asrama, hingga menjalankan amanah organisasi
tanpa mengharapkan pujian atau imbalan. Keikhlasan mendorong santriwati untuk
melakukan sesuatu dengan penuh komitmen dan kesadaran bahwa setiap amal akan

bernilai apabila diniatkan karena Allah SWT.

Ayat ini juga menjelaskankan prinsip ikhlas karena Allah, bukan karena
desakan lingkungan atau sekadar mengikuti aturan. Ketika nilai ini tertanam kuat,
santriwati akan menunjukkan karakter yang stabil, tidak mudah mengeluh, dan
memiliki motivasi internal yang kuat. Mereka belajar memahami bahwa proses
pendidikan di pesantren bukan sekadar rutinitas, tetapi bagian dari pengabdian diri
untuk menjadi muslimah yang lebih baik. Selain itu, keikhlasan memupuk
keteguhan hati (istigamah). Santriwati yang ikhlas akan menjalani aturan dan
pembiasaan pondok secara konsisten, bahkan saat tidak diawasi. Mereka akan
menampilkan akhlak yang sama baik di hadapan guru, teman, maupun ketika

sendirian karena segala yang dilakukan diniatkan sebagai ibadah.

Dengan demikian, Q.S. Al-Bayyinah:5 memberikan dasar teologis yang
kuat bahwa keikhlasan merupakan inti dari pendidikan karakter. Ayat ini menuntun
santriwati untuk menjalani kehidupan pondok dengan kesadaran spiritual,
menjadikan setiap aktivitas sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah,
serta membentuk pribadi yang rendah hati, tangguh, dan berintegritas. Keikhlasan

yang berakar dari pemahaman ayat ini menjadi pondasi kuat dalam membangun



karakter santriwati yang berakhlakul karimah, disiplin, dan bertanggung jawab

dalam menjalankan amanah hidupnya sebagai muslimah.

Nilai kesederhanaan merupakan salah satu pilar utama dalam pendidikan
karakter santriwati di pesantren. Prinsip ini tidak hanya berhubungan dengan gaya
hidup yang tidak berlebihan, tetapi juga mencakup sikap mental, etika pergaulan,
serta kemampuan mengelola diri dalam berbagai aspek kehidupan. Landasan kuat
mengenai nilai kesederhanaan dapat ditemukan dalam firman Allah pada Q.S. Al-
Furgan: 67, yang berbunyi:

IS PR SAS O od o s oF (65397 TR <otiy .
) TV L 38 Gl G & )55 a5 158,04 T 3R T Gl 5
(67 :25/04 4

Ayat ini menggambarkan orang-orang yang berkarakter moderat, tidak
berlebihan dan tidak pelit dalam membelanjakan harta atau menggunakan sumber
daya. Mereka hidup tengah-tengah, yakni menjalankan prinsip kesederhanaan dan
keseimbangan dalam segala aspek kehidupan.* Ayat ini juga menekankan
pentingnya sikap moderat (wasathiyah) dalam segala hal. Kesederhanaan bukan
berarti kekurangan atau kemiskinan, tetapi kemampuan menempatkan diri secara
proporsional dan seimbang. Islam mengajarkan bahwa segala bentuk perilaku

berlebihan (israf) maupun terlalu hemat hingga menghalangi kebaikan (taqtir)

# Hani Amrina Rosyada, Gaya Hidup Minimalis Dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Tafsir
Risalah An-Nur Karya Badiuzzaman Said Nursi), Uin Kh Abdurahman Wahid, 2023.



adalah sikap yang tercela. Yang dianjurkan adalah keseimbangan dan pengendalian
diri.

Dalam kehidupan santriwati, nilai kesederhanaan tercermin melalui
berbagai aspek kehidupan sehari-hari. Dari sisi penampilan, santriwati diajarkan
untuk berpakaian rapi, bersih, dan tidak berlebihan. Mereka dibentuk untuk
menjaga gaya hidup yang sesuai dengan norma pesantren: tidak pamer barang, tidak
berlebihan dalam konsumsi, dan tidak mencari kemewahan yang melampaui
kemampuan atau kebutuhan. Hal ini sejalan dengan makna ayat bahwa seseorang

harus mampu mengatur pengeluaran dan perilaku secara bijak dan terukur.

Kesederhanaan juga tercermin dalam pola pikir dan sikap sosial. Santriwati
yang menanamkan nilai kesederhanaan tidak akan mudah merasa rendah diri
ataupun sombong, karena kesederhanaan mengajarkan keseimbangan di antara dua
sikap tersebut. Mereka belajar menerima apa adanya, hidup apa yang cukup, dan
menghindari sikap membandingkan diri dengan orang lain. Inilah bentuk

implementasi akhlak terpuji yang bersumber dari ayat tersebut.

Lebih jauh, nilai kesederhanaan melatih santriwati untuk memiliki kontrol
diri, terutama dalam menggunakan waktu, tenaga, dan fasilitas pondok. Mereka
diajarkan untuk memanfaatkan waktu belajar dengan efektif, tidak membuang-
buang tenaga dalam aktivitas yang kurang bermanfaat, serta menjaga fasilitas
pondok agar tetap layak digunakan bersama. Setiap tindakan dilakukan dengan
pertimbangan yang matang dan tidak berlebihan, mencerminkan prinsip

keseimbangan yang diajarkan Al-Quran.



Kesederhanaan juga erat kaitannya dengan pembentukan karakter rendah
hati, hemat, bertanggung jawab, dan berperilaku sesuai kebutuhan. Santriwati yang
menginternalisasikan nilai ini akan lebih mudah berempati, tidak terbiasa menuntut
hal-hal di luar kemampuan, serta memiliki kepekaan sosial terhadap teman-teman

yang berasal dari latar belakang ekonomi yang beragam.

Dengan demikian, Q.S. Al-Furgan: 67 memberikan landasan spiritual dan
moral yang kuat bahwa kesederhanaan bukan hanya gaya hidup, melainkan sikap
mental yang membentuk karakter mulia. Nilai ini mengarahkan santriwati untuk
menjalani kehidupan pondok dengan seimbang, terukur, dan penuh tanggung
jawab, sehingga menciptakan pribadi yang disiplin, berakhlak baik, dan mampu

menghargai segala nikmat yang diberikan Allah SWT tanpa bersikap berlebihan.

Nilai kemandirian merupakan salah satu prinsip penting dalam pendidikan
pesantren yang menjadi bagian dari Panca Jiwa Pondok. Nilai ini mengarahkan
santriwati untuk bertanggung jawab atas diri sendiri, memiliki inisiatif, serta
mampu mengatur kehidupan sehari-hari tanpa ketergantungan yang berlebihan
kepada orang lain. Landasan nilai ini dapat ditemukan dalam firman Allah pada
Q.S. Ar-Ra’d: 11, yang berbunyi:

.

o awt 8T 4 ﬁ.fé' o © I TP o loe. o 0, # 1%_ 4 €%

L Dl Y all OFdl el (e 430850 4818 Fa 5 400 (0 (o Cusak 4l
PR

2l Lasad 350 S8 12 Bl a0 40 350 1305 2eaasily W 15550 A a5

(11 :13/22250) VY J15 G 4i30 (ja



Allah SWT menegaskan bahwa perubahan dan perbaikan bagi suatu kaum
bergantung pada perubahan diri mereka sendiri terlebih dahulu. Ayat ini
memotivasi manusia untuk berusaha dan bertanggung jawab atas kemajuan
hidupnya, tanpa hanya bergantung pada takdir.> Ayat ini juga menegaskan bahwa
perubahan dan kemajuan hidup bergantung pada usaha individu atau kelompok,
bukan semata-mata pada faktor eksternal. Pesan tersebut memberikan dorongan
kuat kepada setiap manusia untuk bertindak aktif, berusaha, dan bertanggung jawab
terhadap kehidupannya. Dalam konteks pendidikan nilai, ayat ini merupakan dasar

yang kokoh untuk menanamkan sikap kemandirian sejak dini.

Dalam kehidupan santriwati di pesantren, nilai kemandirian tampak dalam
berbagai aspek keseharian. Santriwati dituntut untuk mengatur sendiri waktu
ibadah, belajar, membersihkan kamar, mencuci pakaian, dan mengelola kebutuhan
pribadi. Kebiasaan ini melatih mereka untuk tidak bergantung sepenuhnya pada
orang tua atau wali asuh, melainkan memahami bahwa kedewasaan muncul dari
kemampuan mengurus diri sendiri. Proses ini merupakan bentuk nyata dari

implementasi ayat tersebut dalam kehidupan sehari-hari.

> dandi Dilayadi Saputra Dan Fitrah Sugiarto, “Pengembangan Diri Menurut Prinsip Al-
Quran Terhadap Pencapaian Self-Actualization Perspektif Islam,” Al-Muaddib: Jurnal Kajian lImu
Kependidikan 7, no. 2 (2025): 566-86.



Selain kemandirian fisik, pembentukan kemandirian mental dan emosional
juga menjadi fokus penting di pesantren. Dengan menjalani kehidupan jauh dari
keluarga, santriwati dilatih untuk menghadapi tantangan, mengelola emosi, serta
membuat keputusan secara bijaksana. Mereka belajar menghadapi masalah dengan
tenang, mencari solusi, dan bertanggung jawab atas pilihan yang diambil. Sikap ini

mencerminkan pesan Al-Qur’an tentang perubahan yang bermula dari diri sendiri.

Kemandirian akademik juga menjadi aspek utama bagi santriwati. Mereka
didorong untuk mengembangkan semangat belajar yang tinggi, mencari sumber
pengetahuan secara mandiri, dan tidak menunggu instruksi guru dalam
menyelesaikan tugas. Hal ini menumbuhkan karakter disiplin, ulet, serta kecakapan
manajemen diri yang sangat diperlukan dalam perkembangan intelektual dan

spiritual.

Ayat ini juga mengajarkan bahwa setiap individu memiliki kendali atas
nasib dan proses perbaikan dirinya. Dalam konteks santriwati, ini berarti bahwa
keberhasilan belajar, kedisiplinan, dan kualitas akhlak mereka banyak ditentukan
oleh usaha pribadi. Lingkungan pesantren menyediakan bimbingan, tetapi
perubahan moral dan spiritual hanya dapat terjadi apabila santriwati berusaha secara

sungguh-sungguh untuk memperbaiki diri.



10

Lebih jauh, nilai kemandirian membina santriwati menjadi pribadi yang
kuat, tidak mudah menyerah, serta mampu menghadapi berbagai tantangan hidup.
Sikap ini membuat mereka tumbuh menjadi muslimah yang percaya diri,
bertanggung jawab, dan siap menghadapi realitas kehidupan setelah lulus dari

pesantren.

Dengan demikian, Q.S. Ar-Ra’d: 11 menawarkan dasar nilai yang kuat
bahwa perubahan diri hanya terjadi melalui usaha mandiri. Nilai ini relevan dengan
sistem pendidikan pesantren yang membentuk karakter santriwati untuk menjadi
pribadi mandiri, disiplin, dan berdaya juang tinggi. Kemandirian tidak hanya
menjadi budaya pondok, tetapi juga menjadi bekal utama bagi santriwati untuk
menjalani kehidupan dengan rasa tanggung jawab dan semangat perbaikan diri yang

berkelanjutan.

Nilai Ukhuwah Islamiyah merupakan salah satu prinsip penting dalam
kehidupan berasrama di pesantren, terutama dalam pembentukan karakter
santriwati yang menjunjung tinggi persaudaraan, saling membantu, dan menjaga
keharmonisan lingkungan. Nilai ini memiliki landasan kuat dalam Al-Qur’an, salah

satunya pada Q.S. Al-Hujurat:10, yang berbunyi:



11

1) 5 I a5 AT G 1 5ALlE B30 G5k L
(10 :49/&)aall) Y e

Ayat ini menekankan bahwa semua orang beriman adalah bersaudara,
sehingga mereka wajib memupuk kerukunan dan menyelesaikan perselisihan di
antara mereka. Ukhuwah Islamiyah adalah landasan sosial yang mengajarkan
solidaritas, persatuan dan kasih sayang di antara umat Islam.® Ayat ini menegaskan
bahwa hubungan antara sesama muslim bersifat persaudaraan yang dibangun di atas
dasar keimanan, bukan sekadar hubungan sosial biasa. Persaudaraan iman ini
menuntut setiap muslim untuk saling peduli, saling mendukung, dan berusaha
menciptakan kedamaian ketika terjadi konflik. Nilai ini sangat relevan dalam
lingkungan pesantren di mana santriwati hidup, belajar, dan berinteraksi secara

intens setiap hari.

Dalam konteks kehidupan santriwati di Pondok Pesantren, nilai Ukhuwah
Islamiyah tercermin dalam kebiasaan berbagi, bekerja sama, dan saling menolong.
Kehidupan di asrama menuntut mereka untuk belajar hidup dalam kebersamaan,
mengutamakan kepentingan bersama, serta menjaga hubungan yang harmonis
dengan teman sekamar maupun teman seangkatan. Hal ini merupakan implementasi
langsung dari ajaran ayat tersebut: menjaga kedamaian dan menghindari

permusuhan.

& Muhammad Tawakal Mubarak, Ukhuwah Islamiyah Perspektif Tafsir Al-Azhar Karya
Hamka, Fakultas Ushuluddin Dan Pemikiran Islam, 2024.



12

Ukhuwah Islamiyah juga tercermin dalam sikap toleransi dan empati.
Santriwati berasal dari latar belakang keluarga, budaya, dan daerah yang berbeda.
Namun, perbedaan tersebut tidak menjadi penghalang untuk membangun hubungan
yang baik. Justru santriwati belajar memahami karakter teman, menghargai
perbedaan, dan menciptakan suasana yang saling mendukung. Prinsip ini
mengajarkan bahwa persaudaraan iman melampaui batas-batas sosial yang bersifat

duniawi.

Lebih jauh, ayat ini memberikan arahan bahwa ketika terjadi perselisihan,
setiap muslim harus berusaha mendamaikan. Dalam kehidupan santriwati, ini
terlihat ketika mereka belajar menyelesaikan konflik kecil, memaafkan teman, dan
menghindari sikap yang dapat memicu pertengkaran. Pengurus kamar, wali kelas,
dan pembina selalu mengajarkan nilai penyelesaian konflik dengan akhlak yang
baik. Proses ini menumbuhkan karakter dewasa, bijaksana, dan mampu mengelola

€mosi.

Selain itu, Ukhuwah Islamiyah juga ditunjukkan melalui semangat gotong
royong dalam berbagai kegiatan pondok seperti kerja bakti, kegiatan organisasi ,
dan pembelajaran kelompok. Interaksi yang terbentuk dalam kegiatan-kegiatan
tersebut memperkuat solidaritas, kebersamaan, dan rasa memiliki terhadap pondok.
Hal ini sejalan dengan ajaran Al-Qur’an untuk saling menyayangi dan memperkuat

persaudaraan.

Ayat ini juga menekankan bahwa ukhuwah tidak hanya bersifat horizontal

antarsesama manusia, tetapi juga berhubungan langsung dengan ketakwaan kepada



13

Allah. Persaudaraan yang dibangun di atas iman akan memunculkan prilaku positif
seperti menjaga tutur kata, menahan amarah, dan memberi nasihat yang baik.
Dalam diri santriwati, nilai ini membentuk karakter yang lembut, penyabar, dan

mampu menjadi penyejuk bagi lingkungan sekitar.

Dengan demikian, Q.S. Al-Hujurat:10 memberikan landasan moral yang
kuat bagi santriwati untuk membangun sikap persaudaraan yang tulus dan
harmonis. Nilai Ukhuwah Islamiyah menjadi fondasi penting dalam pembentukan
karakter yang penuh empati, mampu bekerja sama, dan menjunjung tinggi
perdamaian. Dalam lingkungan pesantren, nilai ini tidak hanya diajarkan melalui
teori, tetapi benar-benar dihayati dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari

sehingga membentuk pribadi santriwati yang berakhlak mulia dan berjiwa sosial
tinggi.

Nilai kebebasan dalam pendidikan pesantren bukan berarti kebebasan tanpa
batas, tetapi kebebasan yang disertai tanggung jawab, pengendalian diri, dan
pemahaman moral. Dalam Al-Qur’an, prinsip kebebasan ini dijelaskan secara indah
dalam Q.S. Al-Bagarah ayat 256, yang berbunyi:

P
-5.% oa L

Gatiy s tally 545 et 2 (e A 1 58 S aal0 Y
) You aile fiak 43 Aliadll ¥ 0550800 Slai 48 Ay
(256 :2/3 &

Ayat ini menegaskan bahwa dalam urusan agama tidak boleh ada paksaan.

Islam mengajarkan kebebasan memilih dan bertanggung jawab atas pilihan

tersebut. Kebebasan di sini juga terkait dengan kebebasan berpikir dan



14

berkeyakinan dalam koridor ajaran yang benar.” Ayat ini menegaskan bahwa setiap
manusia memiliki hak kebebasan dalam memilih keyakinan dan jalan hidup, selama
pilihan tersebut dilakukan atas dasar kesadaran dan pemahaman yang benar.
Kebebasan dalam ayat ini bukanlah kebebasan mutlak, tetapi kebebasan yang

diarahkan kepada kebenaran, tanggung jawab, dan kesadaran moral.

Dalam kehidupan santriwati di pesantren, nilai kebebasan tercermin dalam
kemampuan mereka mengelola diri, membuat keputusan yang tepat, dan
bertanggung jawab atas pilihan yang diambil. Meskipun aturan pesantren bersifat
ketat untuk membentuk disiplin, santriwati tetap diberi ruang untuk berpikir,
belajar, dan berkembang sesuai kemampuan masing-masing. Kebebasan intelektual
ini meliputi kesempatan untuk bertanya, berpendapat, dan mengembangkan minat

belajar melalui berbagai kegiatan akademik dan non-akademik.

Selain itu, nilai kebebasan juga tampak dalam kegiatan organisasi, di mana
santriwati diberi kesempatan untuk memimpin, merencanakan program, dan
mempraktikkan kemampuan manajerial. Ruang kebebasan ini melatih santriwati
untuk tidak hanya mengikuti perintah, tetapi juga mengambil inisiatif dan

menunjukkan kreativitas dalam batas nilai-nilai moral yang ditetapkan pondok.

Kebebasan yang bertanggung jawab juga melatih santriwati untuk mengatur
waktu belajar, ibadah, istirahat, dan kegiatan sosial. Mereka belajar bahwa setiap
keputusan memiliki konsekuensi. Dengan demikian, kebebasan menjadi sarana

penting untuk membangun kedewasaan emosional dan disiplin diri. Sikap ini sesuai

" Muhamad Ripai, Kebebasan Beragama Perspektif Thihir Ibn ‘Asyir Dalam Tafsir At-
Tahrir Wa At-Tanwir, Institut PTIQ Jakarta, 2022.



15

dengan pesan ayat bahwa seseorang harus memilih jalan karena kesadaran, bukan

karena paksaan.

Dalam konteks moral, kebebasan mengajarkan santriwati untuk menahan
diri dari perbuatan yang melanggar nilai-nilai pesantren. Ketika mereka memilih
untuk taat, belajar, atau berperilaku baik tanpa pengawasan, itulah bentuk tertinggi
kebebasan: kebebasan memilih kebaikan. Nilai ini sejalan dengan tujuan
pendidikan pesantren yang membentuk karakter santriwati agar mampu menjadi

pribadi yang berakhlak, menjaga diri, dan bertindak sesuai norma agama.

Lebih jauh, ayat ini mengandung pesan tentang penghargaan terhadap
martabat manusia. Santriwati belajar bahwa dalam bermasyarakat, mereka harus
menghargai pendapat orang lain, tidak memaksa, dan berkomunikasi secara santun.
Kebebasan untuk berpendapat dan berbeda pandangan tetap berjalan dalam bingkai

adab dan akhlak Islam.

Dengan demikian, Q.S. Al-Bagarah: 256 memberikan landasan bahwa
kebebasan adalah hak manusia, tetapi kebebasan tersebut harus dijalankan dengan
penuh tanggung jawab. Nilai ini membentuk santriwati menjadi pribadi yang
mampu mengendalikan diri, membuat keputusan bijak, serta menghormati
kebebasan orang lain. Dalam lingkungan pesantren, kebebasan yang bertanggung
jawab menjadi fondasi penting dalam membentuk karakter muslimah yang matang,

beretika, dan sadar tujuan hidup

Undang-Undang yang secara langsung mengatur tentang integrasi nilai-nilai

dalam pondok pesantren modern, termasuk aspek pendidikan karakter seperti nilai-



16

nilai Panca Jiwa pada santri, adalah Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang
Pesantren. UU ini memberikan pengakuan hukum terhadap pesantren sebagai
bagian integral dari sistem pendidikan nasional dan mengatur secara komprehensif
penyelenggaraan fungsi pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan masyarakat di

pesantren.

UU ini menegaskan peran pesantren dalam menanamkan nilai-nilai
keislaman yang moderat, toleran, dan rahmatan lil’alamin, sejalan dengan nilai-nilai
luhur bangsa Indonesia yang mencakup keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian,
ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang merupakan inti Panca Jiwa.® Pengaturan
ini juga memberikan landasan hukum bagi fasilitasi dan afirmasi bagi pesantren
dalam menjalankan fungsi pendidikan karakter tanpa kehilangan kekhasan dan
otonomi pesantren.Pemerintah pusat dan daerah didorong untuk memberikan
dukungan dalam pengembangan mutu dan pembinaan karakter santri sesuai filosofi

pesantren.

Dengan demikian, integrasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam pendidikan santri
di Pondok Pesantren Modern Darul Hijrah Martapura dapat merujuk pada kerangka
hukum dan prinsip-prinsip yang diatur dalam UU No. 18 Tahun 2019 tentang
Pesantren sebagai dasar legitimasi dan pengembangan pendidikan karakter di

pesantren modern.

8 Jaya Rizkon, Upaya Menanamkan Nilai Nilai Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren
Miftahurrohmah Kecamatan Pesisir Tengah Kabupaten Pesisir Barat, Uin Raden Intan Lampung,
2024.



17

Secara empiris, keberhasilan pondok pesantren dalam membentuk kepribadian
santri dinilai sangat bergantung pada kemampuan institusi dalam mengintegrasikan
nilai-nilai ini ke dalam seluruh aspek kehidupan pesantren: mulai dari kegiatan
pembelajaran formal, pembiasaan sehari-hari, hingga interaksi sosial antarwarga
pesantren. Namun, dinamika perkembangan zaman menuntut model integrasi yang
adaptif, inovatif, serta kontekstual agar nilai-nilai luhur tersebut tidak hanya
menjadi doktrin, melainkan mampu diinternalisasi secara nyata dalam tindakan dan
perilaku santri.

Pondok Pesantren Modern Darul Hijrah Martapura, sebagai pondok alumni
Gontor yang telah berdiri sejak tahun 1986, berupaya mengadopsi sistem
pendidikan berbasis nilai-nilai Islam progresif yang dikombinasikan dengan metode
modern tanpa mengabaikan upaya penanaman Panca Jiwa. Penelitian ini
dilatarbelakangi oleh pentingnya menggambarkan proses, strategi, dan tantangan
integrasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam kehidupan santri, serta menyoroti dampaknya
terhadap perkembangan karakter mereka. Fokus penelitian diarahkan pada upaya
menemukan pola integrasi nilai, bentuk internalisasi, kendala yang dihadapi, serta

hasil yang dicapai dalam konteks pendidikan pesantren modern.

Penelitian tentang integrasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok dalam
pembentukan karakter santriwati menjadi penting untuk dilakukan karena pesantren
tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai
pusat pembentukan karakter dan moral generasi muda. Di tengah perkembangan
zaman yang ditandai dengan arus globalisasi, modernisasi, dan kemajuan teknologi,

tantangan terhadap nilai-nilai moral, kedisiplinan, dan spiritualitas semakin



18

kompleks. Kondisi ini menuntut lembaga pendidikan, termasuk pesantren, untuk
memperkuat perannya dalam menanamkan nilai-nilai karakter yang kokoh dan
berkelanjutan.

Panca Jiwa Pondok merupakan nilai inti yang menjadi identitas dan ruh
kehidupan pesantren. Nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian,
ukhuwah Islamiyah, serta kebebasan yang bertanggung jawab memiliki relevansi
yang sangat kuat dalam membentuk pribadi santri yang berakhlak mulia, mandiri,
dan memiliki kepekaan sosial. Namun, pada praktiknya, nilai-nilai tersebut tidak
serta-merta tertanam hanya melalui penyampaian verbal atau aturan tertulis.
Diperlukan proses integrasi yang sistematis, berkesinambungan, dan kontekstual,
sehingga nilai-nilai tersebut benar-benar menjadi bagian dari sikap dan perilaku
santri.

Urgensi penelitian ini juga didasarkan pada kenyataan bahwa belum semua
santri mampu mengimplementasikan nilai-nilai Panca Jiwa secara konsisten dalam
kehidupan sehari-hari. Fenomena seperti rendahnya kemandirian, lemahnya
disiplin, atau berkurangnya kepedulian sosial masih dijumpai dalam kehidupan
santri. Kondisi ini menunjukkan bahwa proses integrasi nilai membutuhkan kajian
yang lebih mendalam, terutama terkait bagaimana strategi pengasuh dan pendidik
dalam mengintegrasikan nilai-nilai tersebut ke dalam sistem pendidikan dan
pembinaan karakter santriwati.

Selain itu, penelitian ini penting untuk memperkaya kajian ilmiah tentang
pendidikan karakter berbasis pesantren, khususnya yang berfokus pada santriwati.

Selama ini, banyak penelitian tentang pesantren yang lebih menitikberatkan pada



19

aspek kelembagaan atau santri secara umum, sementara kajian mendalam mengenai
santriwati dan dinamika pembentukan karakternya masih relatif terbatas. Padahal,
santriwati memiliki peran strategis sebagai calon pendidik, ibu, dan agen perubahan
sosial di masyarakat, sehingga pembentukan karakter mereka memerlukan
perhatian yang serius.

Dari sisi teoritik, penelitian ini memiliki urgensi karena mengintegrasikan
perspektif tradisi pesantren (Zamakhsyari Dhofier), pendekatan pengembangan
potensi peserta didik (Howard Gardner), dan pendidikan karakter (Thomas
Lickona). Pendekatan ini diharapkan mampu memberikan pemahaman yang
komprehensif tentang proses internalisasi nilai, strategi pendidikan yang digunakan,
serta karakter yang terbentuk sebagai hasil dari proses tersebut.

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan
kontribusi bagi pengembangan teori pendidikan Islam dan pendidikan karakter,
tetapi juga memberikan implikasi praktis bagi pengelola pesantren dalam
merancang strategi pembinaan santriwati yang lebih efektif. Oleh karena itu,
penelitian mengenai internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok dalam
pembentukan karakter santriwati memiliki urgensi akademik, praktis, dan sosial
yang kuat untuk dikaji secara mendalam.

Penelitian ini menjadi relevan karena dapat memberikan gambaran empiris
tentang efektivitas penerapan nilai-nilai Panca Jiwa di lingkungan pondok pesantren
modern, sekaligus menawarkan rekomendasi strategi bagi lembaga-lembaga
pendidikan Islam, khususnya dalam membentuk generasi yang religius, disiplin,

mandiri, dan siap berkontribusi di masyarakat. Selain itu, kajian ini diharapkan



20

dapat memperkaya khazanah studi pendidikan Islam yang berbasis karakter dan
praktik keislaman yang holistik.

Nilai-nilai Panca Jiwa secara historis telah diterapkan di banyak pesantren
modern di Indonesia, termasuk di Pondok Pesantren Darul Hijrah. Sebagai salah
satu pesantren yang mengadopsi sistem pendidikan berbasis nilai dan karakter,
Darul Hijrah menjadikan Panca Jiwa bukan hanya sebagai simbol, tetapi juga
sebagai nilai hidup yang diinternalisasi melalui berbagai kegiatan harian, sistem
pendidikan, interaksi sosial, dan teladan dari para ustaz dan ustazah.

Penelitian ini penting dilakukan karena belum banyak kajian yang secara
spesifik membahas hubungan antara integrasi nilai-nilai Panca Jiwa dengan
pembentukan karakter santriwati secara sistematis dan mendalam, khususnya di
Pondok Pesantren Darul Hijrah. Padahal, penguatan karakter santriwati sangat vital
mengingat mereka kelak akan menjadi ibu, pendidik, dan tokoh masyarakat yang
berpengaruh dalam keluarga dan komunitasnya.

Pendidikan di pesantren bukan sekadar proses transfer ilmu, tetapi juga
pembentukan karakter yang utuh dan berakar pada nilai-nilai Islam. Santriwati
sebagai generasi penerus bangsa dibentuk melalui keseimbangan antara ilmu,
akhlak, dan spiritualitas. Dalam konteks tersebut, nilai-nilai keikhlasan,
kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan menjadi pilar

utama yang terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari di pesantren.

Pemilihan Pondok Pesantren Darul Hijrah sebagai lokasi penelitian
didasarkan pada komitmen pondok dalam menjadikan Panca Jiwa Pondok sebagai

nilai inti kehidupan pesantren yang diterapkan secara konsisten dalam sistem



21

pendidikan dan pengasuhan santriwati. Nilai-nilai tersebut tidak hanya
disosialisasikan secara formal, tetapi juga diintegrasikan melalui kehidupan
berasrama, pembiasaan, keteladanan pendidik, serta berbagai kegiatan
kepesantrenan yang berlangsung selama dua puluh empat jam. Selain itu,
keberagaman latar belakang santriwati dan keterbukaan pihak pondok terhadap
kegiatan penelitian menjadikan Darul Hijrah sebagai konteks yang representatif dan
kaya data untuk mengkaji proses integrasi nilai Panca Jiwa dalam pembentukan

karakter santriwati secara mendalam.

Berdasarkan observasi awal peneliti bahwa Integrasi nilai Panca Jiwa
Pondok di Pondok Pesantren Darul Hijrah dilakukan secara sistematis,
berkelanjutan, dan menyeluruh. Nilai-nilai tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi
saling melengkapi dalam membentuk karakter santriwati yang: berakhlak mulia,
disiplin, mandiri, berjiwa sosial tinggi, dan mampu menjaga diri dalam berbagai
situasi. Melalui pembinaan yang berlapis, keteladanan pengasuh, pembiasaan
harian, budaya organisasi, serta penguatan spiritual, Pondok Pesantren Darul Hijrah
berhasil menjadikan Panca Jiwa bukan sekadar konsep, tetapi tradisi hidup yang

mewarnai setiap aspek perkembangan santriwati.

Dengan menelaah bagaimana nilai-nilai Panca Jiwa diintegrasikan dan
membentuk karakter santriwati, diharapkan akan ditemukan pola yang dapat
direplikasi atau dikembangkan dalam konteks pendidikan Islam di tempat lain. Oleh
karena itu, penelitian ini mengangkat judul “Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok
pada Karakter Santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah” dengan harapan

dapat memberikan gambaran mendalam tentang proses, bentuk, dan hasil integrasi



22

nilai-nilai luhur tersebut dalam pembentukan karakter peserta didik, khususnya di
kalangan santriwati.
B. Fokus Penelitian

Berdasarkan pada latar belakang diatas, maka yang menjadi fokus penelitian
ini adalah Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok pada Karakter Santriwati di Pondok
Pesantren Darul Hijrah sebagai berikut :
1. Nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang diintegrasikan dalam kehidupan santriwati

di Pondok Pesantren Darul Hijrah.

2. Strategi para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan nilai-nilai Panca

Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter santriwati.

3. Karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari integrasi nilai-nilai

Panca Jiwa.

C. Tujuan Penelitian

1. Menganalisis Nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang diintegrasikan dalam
kehidupan santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah.

2. Menganalisis Strategi para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan
nilai-nilai Panca Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter
santriwati.

3. Menganalisis Karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari
integrasi nilai-nilai Panca Jiwa.

D. Signifikansi Penelitian

1. Secara teoritis,



23

a. penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam
pengembangan ilmu evaluasi pendidikan, khususnya terkait dengan
Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok pada Karakter Santriwati di Pondok
Pesantren.

b. Penelitian ini dapat memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang
pendidikan Islam, terutama terkait dengan metode evaluasi yang sesuai
dengan karakteristik dan budaya pesantren.

c. Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi referensi dan masukan bagi
lembaga pendidikan, khususnya pondok pesantren, dalam merancang dan
mengimplementasikan Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok pada Karakter
Santriwati di Pondok Pesantren.

2. Secara praktis,

a. Penelitian ini dapat dijadikan sebagai bahan masukan bagi Pondok Darul
Hijrah dalam meningkatkan kualitas Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok
pada Karakter Santriwati di Pondok Pesantren.

b. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi inspirasi bagi penelitian-
penelitian selanjutnya terkait dengan evaluasi pendidikan, terutama di
lingkungan pondok pesantren atau lembaga pendidikan Islam lainnya.

E. Definisi Operasional

Untuk menghindari kesalahpahaman atau salah penafsiran tentang judul
penelitian ini, peneliti akan menegaskan beberapa istilah yang erat kaitannya
dengan judul tersebut yaitu:

1. Integrasi



24

Integrasi dalam penelitian ini dimaknai sebagai proses penyatuan,
penggabungan, dan penerapan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok secara sistematis dan
konsisten ke dalam pola pembinaan, aktivitas, serta budaya keseharian santriwati di
Pondok Pesantren Darul Hijrah. Integrasi ini dapat terwujud melalui kegiatan
formal (seperti pembelajaran dan pengasuhan), maupun nonformal (seperti kegiatan
harian, keteladanan, dan tradisi pondok).

2. Nilai Panca Jiwa Pondok

Nilai Panca Jiwa Pondok yang dimaksud merujuk pada lima nilai dasar yang

menjadi ruh dan fondasi pendidikan pesantren Darul Hijrah yaitu: Keikhlasan,
Kesederhanaan, Berdikari (kemandirian), Ukhuwwabh Islamiyah (persaudaraan) dan
Kebebasan. Dalam penelitian ini, nilai Panca Jiwa dioperasionalkan sebagai nilai-
nilai yang ditanamkan melalui kegiatan pembelajaran, kedisiplinan, tradisi pondok,
dan keteladanan dari para pendidik.

3. Karakter Santriwati

Karakter santriwati dioperasionalkan sebagai sikap, perilaku, dan kebiasaan
santriwati Pondok Pesantren Darul Hijrah yang menunjukkan internalisasi nilai-
nilai luhur Panca Jiwa dalam kehidupan sehari-hari, baik di dalam kegiatan
akademik, ibadah, maupun sosial kemasyarakatan.

4. Pondok Pesantren Darul Hijrah

Pondok Pesantren Darul Hijrah dimaknai sebagai lembaga pendidikan Islam
yang menjadi lokasi dan subjek utama penelitian ini, dengan segala sistem
pendidikan, nilai, tradisi, dan budayanya yang khas, tempat berlangsungnya proses

integrasi nilai Panca Jiwa ke dalam pembentukan karakter santriwati.



25

F. Penelitian Terdahulu

Berdasarkan hasil tinjauan, dalam penelitian ini yang berjudul Integrasi Nilai
Panca Jiwa Pondok pada Karakter Santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah.
Sebelumnya tidak ada judul yang serupa, tetapi ada beberapa judul yang berkaitan,
seperti:

1. Penelitian yang dilakukan oleh Sri Nurul Hasanah (2020) berjudul
Pembentukan Karakter Santriwati Melalui Panca Jiwa di Pondok Pesantren
Al-Amien Putri II Prenduan (Sumenep). Studi ini menggunakan pendekatan
kualitatif fenomenologis untuk menggambarkan persepsi santriwati terhadap
pemahaman dan penerapan Panca Jiwa, serta upaya pembentukannya melalui
pembelajaran, kegiatan pondok, dan tantangan pembentukan karakter.’

Penelitian ini juga menemukan bahwa upaya pembentukan karakter dilakukan
melalui integrasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam seluruh aspek kehidupan pondok baik
dalam pembelajaran formal, kegiatan ekstrakurikuler, maupun pembiasaan harian
seperti piket, shalat berjamaah, dan kegiatan organisasi santri. Meskipun terdapat
tantangan berupa pengaruh teknologi, perbedaan latar belakang santriwati, dan
adaptasi terhadap disiplin pondok, nilai-nilai Panca Jiwa tetap menjadi landasan
yang kuat dalam membentuk karakter santriwati yang religius, mandiri, sederhana,

dan berjiwa sosial tinggi.

9 Sri Nurul Hasanah, Pembentukan Karakter Santriwati Melalui Panca Jiwa Pesantren Di
Pondok Pesantren Al-Amien Putri li Prenduan Sumenep, lain Madura, 2020.



26

2. Penelitian yang dilakukan oleh Shalahudin Ismail dkk (2020) berjudul
Pendidikan Karakter Santri Melalui Panca Jiwa: Studi di Pondok Pesantren Darul
Muttaqgien Parung Bogor. Penelitian kualitatif deskriptif dengan desain studi kasus.
Penelitian ini mengungkap bahwa dasar pendidikan karakter santri di Pesantren
Darul Muttaqgien adalah nilai-nilai Panca Jiwa Pondok: keikhlasan, kesederhanaan,
kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan. Implementasinya terintegrasi
dalam keseharian pondok sebagai bagian dari visi misi pendidikan.®

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa implementasi Panca Jiwa sejalan
dengan visi dan misi pendidikan Pondok Pesantren Darul Muttaqien, yakni
membentuk pribadi muslim yang berilmu, berakhlak, dan berjiwa sosial tinggi.
Nilai-nilai tersebut tidak hanya diajarkan melalui mata pelajaran formal, tetapi juga
melalui keteladanan guru, tata tertib pondok, kegiatan organisasi santri, dan
rutinitas ibadah harian.

3. Penelitian yang dilakukan oleh Afifi Risqi Maulida (2022) berjudul
“Pembentukan Karakter Santriwati Melalui Internalisasi Panca Jiwa (Studi Kasus
di Pesantren Putri Al-Mawaddah)” merupakan salah satu kajian penting yang
menyoroti proses pendidikan karakter di lingkungan pesantren putri melalui
penerapan nilai-nilai Panca Jiwa. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode studi kasus, berfokus pada kehidupan santriwati di Pesantren Putri

Al-Mawaddah.

10 Shalahudin Ismail dkk., “Pembentukan Karakter Santri Melalui Panca Jiwa Pondok
Pesantren,” Dirasat: Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Islam 6, no. 2 (2020): 132-43.



27

Proses internalisasi menurut temuan Maulida berlangsung melalui beberapa
tahap. Pertama, tahap sosialisasi nilai, di mana santriwati diperkenalkan pada
makna dan tujuan dari setiap nilai Panca Jiwa melalui kegiatan orientasi, pengajian,
dan penjelasan langsung dari pengasuh. Kedua, tahap pembiasaan dan pelaksanaan
nilai, yang terjadi melalui rutinitas kehidupan pesantren, seperti disiplin waktu,
kerja bakti, kebersamaan dalam kegiatan ibadah, serta tanggung jawab dalam tugas
harian. Ketiga, tahap evaluasi dan refleksi, di mana santriwati diajak untuk menilai
perilakunya sendiri dan memperbaiki sikap agar sejalan dengan nilai-nilai pondok.

4. Penelitian yang dilakukan oleh Encep Syarifudin (2024) berjudul
Implementasi Nilai-Nilai Panca Jiwa dalam Membangun Kemandirian Santri di
Pondok Pesantren Modern. Penelitian kualitatif deskriptif dengan desain studi
kasus. Dalam penelitian ini, peneliti menyoroti bagaimana nilai-nilai Panca Jiwa
diterapkan di pondok pesantren modern untuk membentuk kemandirian usaha
produktif santri sebagai bagian dari karakter islami.'!

Peneliti menemukan bahwa internalisasi nilai-nilai tersebut berdampak nyata
terhadap pembentukan karakter religius santri, yang tercermin dari peningkatan
kedisiplinan ibadah, kejujuran, kepedulian sosial, serta semangat belajar karena
Allah SWT. Pondok Pesantren Darul Amanah mampu menciptakan lingkungan
yang mendukung transformasi moral dan spiritual, menjadikan Panca Jiwa bukan
sekadar semboyan, tetapi roh pendidikan karakter Islami yang hidup dalam

keseharian santri.

11 Encep Syarifudin Dkk., “Implementasi Nilai-Nilai Panca Jiwa Pondok Modern Dan
Kontribusinya Dalam Pembentukan Kemandirian Usaha Produktif Santri,” Paramurobi: Jurnal
Pendidikan Agama Islam 7, No. 2 (2024): 46-65.



28

5. Penelitian yang dilakukan oleh Zaenur Rofigin (2024) berjudul Internalisasi
Nilai Panca Jiwa sebagai Pembentuk Karakter Religius di Darul Amanah Kendal.
Penelitian kualitatif deskriptif dengan desain studi kasus.Tesis ini fokus pada
internalisasi nilai Panca Jiwa dalam pembentukan karakter religius santri di Pondok
Pesantren Darul Amanah Sukorejo. Prosesnya dieksplorasi melalui wawancara,
observasi, dan dokumentasi menampilkan dampak nyata keikhlasan,
kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah, dan kebebasan terhadap spiritualitas
santri.'?

Peneliti menemukan bahwa internalisasi nilai-nilai tersebut berdampak
nyata terhadap pembentukan karakter religius santri, yang tercermin dari
peningkatan kedisiplinan ibadah, kejujuran, kepedulian sosial, serta semangat
belajar karena Allah SWT. Pondok Pesantren Darul Amanah mampu menciptakan
lingkungan yang mendukung transformasi moral dan spiritual, menjadikan Panca
Jiwa bukan sekadar semboyan, tetapi roh pendidikan karakter Islami yang hidup
dalam keseharian santri.

Berdasarkan telaah terhadap penelitian terdahulu, kajian tentang nilai-nilai
Panca Jiwa Pondok umumnya masih berfokus pada aspek internalisasi atau
implementasi nilai secara umum, serta lebih banyak menempatkan santri sebagai
subjek secara kolektif tanpa membedakan karakteristik santriwati. Selain itu,
sebagian penelitian terdahulu cenderung menitikberatkan pada satu dimensi

karakter tertentu, seperti karakter religius atau kemandirian, sehingga belum

12 Zaenur Rofigin, Internalisasi Nilai-Nilai Panca Jiwa Pondok Pesantren Dalam
Pembentukan Karakter Religius Santri Pondok Pesantren Darul Amanah Sukorejo Kendal,
Universitas Islam Sultan Agung Semarang, 2024.



29

memberikan gambaran yang utuh mengenai pembentukan karakter santriwati
sebagai hasil dari integrasi nilai Panca Jiwa dalam keseluruhan sistem pendidikan
dan pengasuhan pesantren. Dari sisi teoritik, penelitian terdahulu juga masih
bersifat parsial karena umumnya hanya menggunakan satu pendekatan teori dan
belum mengaitkan secara komprehensif antara tradisi pesantren, strategi

pendidikan, dan hasil pembentukan karakter.

Oleh karena itu, penelitian ini menjadi penting dan memiliki kebaruan
karena mengkaji integrasi dan internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok dalam
pembentukan karakter santriwati secara lebih komprehensif di Pondok Pesantren
Darul Hijrah. Penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan praktik penanaman nilai,
tetapi juga menganalisis strategi pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan
nilai ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter, serta karakter santriwati
yang terbentuk sebagai hasil dari proses tersebut. Dengan menggunakan perspektif
Zamakhsyari Dhofier, Howard Gardner, dan Thomas Lickona, penelitian ini
diharapkan mampu mengisi celah penelitian sebelumnya dan memberikan
kontribusi teoretis serta praktis bagi pengembangan pendidikan karakter berbasis

pesantren, khususnya bagi santriwati.

Tabel 1.1 Perbandingan Penelitian Terdahulu dan Penelitian Ini

Umumnya membahas
internalisasi atau
implementasi nilai Panca
Jiwa secara umum

Mengkaji secara spesifik integrasi dan
internalisasi nilai Panca Jiwa dalam
pembentukan karakter santriwati

Fokus Kajian




30

Subjek
Penelitian

Mayoritas berfokus pada
santri secara umum

Fokus khusus pada santriwati, dengan
mempertimbangkan karakteristik dan
peran khas santri putri

Ruang Lingkup

Cenderung
menitikberatkan pada
satu aspek karakter

Mengkaji pembentukan karakter
santriwati secara utuh (religius,

Karakter (misalnya religius atau ||mandiri, sosial, tanggung jawab)
kemandirian)
Nilai Panca Jiwa Nilai Panca Jiwa dianalisis sebagali
Pendekatan dipaparkan sebagai nilai yang diintegrasikan ke dalam
Nilai konsep atau praktik sistem pendidikan, pengasuhan, dan
umum budaya pesantren
Strategi pengasuh dan . . .
Strategi pendidik belum dibahas | enganalisis strategi pengasuh dan
Pendidikan secara mendalam dan pendidik dalam mengintegrasikan
) . nilai melalui kegiatan santriwati
sistematis
Menggunakan pendekatan teoritik
Landasan Umumnya integratif: Zamakhsyari Dhofier
Teoretik menggunakan satu teori ||(tradisi pesantren), Howard Gardner

atau deskripsi normatif

(multiple intelligences), dan Thomas
Lickona (pendidikan karakter)

Konteks Lokasi

Dilakukan di berbagai
pesantren dengan
karakteristik berbeda

Dilakukan secara mendalam di
Pondok Pesantren Darul Hijrah
sebagai studi kasus

Keda'legman Lebih bersifat deskriptif Deslfr.lptlf-analltls, r.nengaltkgn data_
Analisis empiris dengan teori secara sistematis
- Memperkuat Memberikan model integrasi nilai
Kontribusi . >
lmiah pemahaman umum Pancg leya dalam pembinaan karakter
tentang Panca Jiwa santriwati
Integrasi nilai Panca Jiwa, fokus
Novelty L .o .
— santriwati, pendekatan teoritik multi-
(Kebaruan)

perspektif

Berdasarkan tabel di atas, novelty penelitian ini terletak pada pendekatan

komprehensif dan fokus spesifik pada santriwati, serta penggunaan kerangka

teoritik yang saling melengkapi untuk menjelaskan proses integrasi nilai, strategi

pendidikan, dan karakter yang terbentuk. Dengan demikian, penelitian ini tidak



31

hanya mengulang temuan terdahulu, tetapi mengisi celah penelitian (research gap)

yang belum banyak dikaji.

G. Sistematika Penulisan

Sistematika penulisan tesis ini mengacu pada pedoman karya ilmiah UIN
Antasari Banjarmasin edisi 2021 dengan sistematika sebagai berikut:

BAB 1 Pendahuluan, yang terdiri dari latar belakang masalah, fokus
penelitian, tujuan penelitian, signifikansi penelitian, definisi operasional, penelitian
terdahulu, dan sistematika penulisan.

BAB II Kajian Teori dan Kerangka Pikir, yang terdiri dari dua pembahasan
pada bagian pertama tentang kajian teori yang berisikan Integrasi Nilai Panca Jiwa
Pondok pada Karakter Santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah . Pada bagian
kedua tentang kerangka pikir yang berisikan bagan kerangka pikir.

BAB III Metode Penelitian, yang terdiri dari jenis dan pendekatan
penelitian, lokasi penelitian, subjek dan objek penelitian, data dan sumber data,
teknik pengumpulan data, teknik pengolahan dan analisis data, serta uji keabsahan
data.

BAB IV Hasil Penilitian dan Pembahasan, yang terdiri dari gambaran umum
lokasi penelitian, penyajian data, dan analisis data.

BAB V Penutup, yang terdiri dari simpulan dan saran.



