
1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Pendidikan karakter telah menjadi isu strategis dalam dunia pendidikan, 

terutama dalam menghadapi tantangan globalisasi dan krisis moral yang melanda 

generasi muda. Munculnya berbagai fenomena negatif seperti degradasi moral, 

lunturnya rasa hormat terhadap orang tua dan guru, penyalahgunaan teknologi, serta 

kurangnya kepedulian sosial menjadi indikator penting bahwa pembangunan 

karakter tidak bisa sekadar dimaknai sebagai pelengkap, melainkan sebagai fondasi 

utama dalam pendidikan nasional. Dalam konteks ini, lembaga pendidikan Islam 

seperti pesantren memegang peranan penting dalam pembentukan karakter peserta 

didik, terutama melalui penguatan nilai-nilai spiritual dan sosial yang berbasis pada 

ajaran Islam.1 

Pesantren tidak hanya dikenal sebagai lembaga yang fokus pada pengajaran 

kitab kuning atau keagamaan semata, tetapi juga sebagai lembaga yang secara 

konsisten menanamkan nilai-nilai kehidupan dan karakter luhur kepada para 

santrinya. Salah satu wujud dari pembinaan karakter tersebut dapat ditemukan 

dalam konsep Panca Jiwa Pondok, yang merupakan warisan kultural dan spiritual 

dari KH. Imam Zarkasyi, pendiri Pondok Modern Darussalam Gontor. Panca Jiwa 

terdiri dari lima nilai inti: keikhlasan, kesederhanaan, berdikari, ukhuwah 

Islamiyah, dan kebebasan. Kelima nilai ini tidak hanya menjadi pedoman hidup 

                                                             
1 Moh Halifa Ramadhani Dkk., “Peran Pesantren Dalam Menjaga Nilai-Nilai Spritual Di 

Tengah Modernisasi Pendidikan,” Ar-Risalah Journal Of Islamic Education 1, No. 1 (2025): 53–63. 



2 
 

dalam pesantren, tetapi juga menjadi dasar dalam membentuk watak dan 

kepribadian santri.2 

Panca Jiwa Pondok merupakan seperangkat nilai dasar yang menjadi jiwa, ruh, 

dan karakter utama kehidupan pesantren. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai landasan 

moral dan spiritual dalam seluruh sistem pendidikan, pembinaan, serta kehidupan 

santri di lingkungan pondok pesantren. Panca Jiwa Pondok tidak hanya dipahami 

sebagai konsep normatif, tetapi diinternalisasikan melalui tradisi, pembiasaan, 

keteladanan, dan budaya kehidupan pesantren yang berlangsung secara 

berkelanjutan.  

Secara konseptual, Panca Jiwa Pondok lahir dari pengalaman historis pesantren 

dalam membentuk pribadi santri yang berakhlak mulia, mandiri, dan memiliki 

tanggung jawab sosial serta spiritual. Nilai-nilai ini menjadi identitas pesantren 

yang membedakannya dari lembaga pendidikan formal lainnya, karena pendidikan 

di pesantren tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga pembinaan sikap, 

mental, dan kepribadian santri secara utuh. Panca Jiwa Pondok terdiri atas lima nilai 

utama, yaitu:  

Pertama, Keikhlasan merupakan nilai fundamental dalam kehidupan 

pesantren. Nilai ini mengajarkan santri untuk melakukan segala aktivitas semata-

mata karena Allah SWT, tanpa mengharapkan imbalan materi maupun pujian dari 

manusia. Dalam praktik kehidupan pondok, keikhlasan ditanamkan melalui 

pembiasaan ibadah, pengabdian, ketaatan terhadap aturan, serta sikap menerima 

                                                             
2 Muhammad Baihaqi, Panca Jiwa Sebagai Pendidikan Akhlak pada Santri di Pondok 

Pesantren Modern (Indonesia, 2023). 



3 
 

tugas dan amanah dengan lapang dada. Keikhlasan membentuk karakter santri yang 

jujur, amanah, dan memiliki keteguhan niat dalam berbuat kebaikan.  

Berikut adalah ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan nilai-nilai Panca 

Jiwa (Keikhlasan, Kesederhanaan, Kemandirian, Ukhuwah Islamiyah, dan 

Kebebasan) yang diintegrasikan dalam pendidikan santri di Pondok Pesantren 

Modern Darul Hijrah Martapura. 

 Nilai keikhlasan merupakan salah satu pilar penting dalam pembentukan 

karakter santriwati di lingkungan pesantren. Konsep keikhlasan ini sangat selaras 

dengan ajaran Al-Qur’an, khususnya dalam Q.S. Al-Bayyinah ayat 5, yang 

berbunyi: 

َ مُخْلِصِيْنَ  ا الَِّا لِيَعْبدُوُا اللّٰه يْنَ ەۙ حُنَفاَۤءَ وَيقُِيْمُ  وَمَآ امُِرُوْٓ لٰوةَ لهَُ الد ِ وا الصا

كٰوةَ وَذٰلِكَ دِ   (5: 98بي نة/) ال ٥يْنُ الْقيَ ِمَةِِۗ وَيؤُْتوُا الزا

Ayat ini menegaskan bahwa tujuan utama perintah Allah kepada manusia 

adalah agar mereka menyembah Allah dengan mengikhlaskan segala bentuk 

ketaatan hanya kepada-Nya, tanpa campur tangan syirik atau kepentingan duniawi.  

Keikhlasan merupakan landasan utama dalam beribadah dan melakukan segala 

perbuatan baik.3 Seluruh bentuk ibadah dan amal saleh seorang hamba harus 

dilandasi niat yang tulus semata-mata karena Allah. Keikhlasan bukan hanya aspek 

spiritual, tetapi juga merupakan pondasi moral yang memengaruhi sikap, perilaku, 

dan etos kerja seseorang. 

                                                             
3 Naufal Hafiid Ahmad, Implementasi Nilai-Nilai Keikhlasan Dalam Al-QurAn Pada Etos 

Kerja (Studi Perbandingan Teoriself-Determination), Institut PTIQ Jakarta, 2024. 



4 
 

Dalam konteks kehidupan santriwati, nilai keikhlasan tercermin dalam 

kesiapan mereka melaksanakan berbagai kegiatan pondok mulai dari ibadah 

berjamaah, belajar, kebersihan asrama, hingga menjalankan amanah organisasi 

tanpa mengharapkan pujian atau imbalan. Keikhlasan mendorong santriwati untuk 

melakukan sesuatu dengan penuh komitmen dan kesadaran bahwa setiap amal akan 

bernilai apabila diniatkan karena Allah SWT. 

Ayat ini juga menjelaskankan prinsip ikhlas karena Allah, bukan karena 

desakan lingkungan atau sekadar mengikuti aturan. Ketika nilai ini tertanam kuat, 

santriwati akan menunjukkan karakter yang stabil, tidak mudah mengeluh, dan 

memiliki motivasi internal yang kuat. Mereka belajar memahami bahwa proses 

pendidikan di pesantren bukan sekadar rutinitas, tetapi bagian dari pengabdian diri 

untuk menjadi muslimah yang lebih baik. Selain itu, keikhlasan memupuk 

keteguhan hati (istiqamah). Santriwati yang ikhlas akan menjalani aturan dan 

pembiasaan pondok secara konsisten, bahkan saat tidak diawasi. Mereka akan 

menampilkan akhlak yang sama baik di hadapan guru, teman, maupun ketika 

sendirian karena segala yang dilakukan diniatkan sebagai ibadah. 

Dengan demikian, Q.S. Al-Bayyinah:5 memberikan dasar teologis yang 

kuat bahwa keikhlasan merupakan inti dari pendidikan karakter. Ayat ini menuntun 

santriwati untuk menjalani kehidupan pondok dengan kesadaran spiritual, 

menjadikan setiap aktivitas sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah, 

serta membentuk pribadi yang rendah hati, tangguh, dan berintegritas. Keikhlasan 

yang berakar dari pemahaman ayat ini menjadi pondasi kuat dalam membangun 



5 
 

karakter santriwati yang berakhlakul karimah, disiplin, dan bertanggung jawab 

dalam menjalankan amanah hidupnya sebagai muslimah. 

Nilai kesederhanaan merupakan salah satu pilar utama dalam pendidikan 

karakter santriwati di pesantren. Prinsip ini tidak hanya berhubungan dengan gaya 

hidup yang tidak berlebihan, tetapi juga mencakup sikap mental, etika pergaulan, 

serta kemampuan mengelola diri dalam berbagai aspek kehidupan. Landasan kuat 

mengenai nilai kesederhanaan dapat ditemukan dalam firman Allah pada Q.S. Al-

Furqan: 67, yang berbunyi: 

)  ٦٧قْترُُوْا وَكَانَ بيَْنَ ذٰلِكَ قوََامًا وَالاذِيْنَ اذِآَ انَْفَقوُْا لمَْ يسُْرِفوُْا وَلمَْ يَ 

 (67: 25الفرقان/

Ayat ini menggambarkan orang-orang yang berkarakter moderat, tidak 

berlebihan dan tidak pelit dalam membelanjakan harta atau menggunakan sumber 

daya. Mereka hidup tengah-tengah, yakni menjalankan prinsip kesederhanaan dan 

keseimbangan dalam segala aspek kehidupan.4 Ayat ini juga menekankan 

pentingnya sikap moderat (wasathiyah) dalam segala hal. Kesederhanaan bukan 

berarti kekurangan atau kemiskinan, tetapi kemampuan menempatkan diri secara 

proporsional dan seimbang. Islam mengajarkan bahwa segala bentuk perilaku 

berlebihan (israf) maupun terlalu hemat hingga menghalangi kebaikan (taqtir) 

                                                             
4 Hani Amrina Rosyada, Gaya Hidup Minimalis Dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Tafsir 

Risalah An-Nur Karya Badiuzzaman Said Nursi), Uin Kh Abdurahman Wahid, 2023. 



6 
 

adalah sikap yang tercela. Yang dianjurkan adalah keseimbangan dan pengendalian 

diri. 

Dalam kehidupan santriwati, nilai kesederhanaan tercermin melalui 

berbagai aspek kehidupan sehari-hari. Dari sisi penampilan, santriwati diajarkan 

untuk berpakaian rapi, bersih, dan tidak berlebihan. Mereka dibentuk untuk 

menjaga gaya hidup yang sesuai dengan norma pesantren: tidak pamer barang, tidak 

berlebihan dalam konsumsi, dan tidak mencari kemewahan yang melampaui 

kemampuan atau kebutuhan. Hal ini sejalan dengan makna ayat bahwa seseorang 

harus mampu mengatur pengeluaran dan perilaku secara bijak dan terukur. 

Kesederhanaan juga tercermin dalam pola pikir dan sikap sosial. Santriwati 

yang menanamkan nilai kesederhanaan tidak akan mudah merasa rendah diri 

ataupun sombong, karena kesederhanaan mengajarkan keseimbangan di antara dua 

sikap tersebut. Mereka belajar menerima apa adanya, hidup apa yang cukup, dan 

menghindari sikap membandingkan diri dengan orang lain. Inilah bentuk 

implementasi akhlak terpuji yang bersumber dari ayat tersebut. 

Lebih jauh, nilai kesederhanaan melatih santriwati untuk memiliki kontrol 

diri, terutama dalam menggunakan waktu, tenaga, dan fasilitas pondok. Mereka 

diajarkan untuk memanfaatkan waktu belajar dengan efektif, tidak membuang-

buang tenaga dalam aktivitas yang kurang bermanfaat, serta menjaga fasilitas 

pondok agar tetap layak digunakan bersama. Setiap tindakan dilakukan dengan 

pertimbangan yang matang dan tidak berlebihan, mencerminkan prinsip 

keseimbangan yang diajarkan Al-Quran. 



7 
 

Kesederhanaan juga erat kaitannya dengan pembentukan karakter rendah 

hati, hemat, bertanggung jawab, dan berperilaku sesuai kebutuhan. Santriwati yang 

menginternalisasikan nilai ini akan lebih mudah berempati, tidak terbiasa menuntut 

hal-hal di luar kemampuan, serta memiliki kepekaan sosial terhadap teman-teman 

yang berasal dari latar belakang ekonomi yang beragam. 

Dengan demikian, Q.S. Al-Furqan: 67 memberikan landasan spiritual dan 

moral yang kuat bahwa kesederhanaan bukan hanya gaya hidup, melainkan sikap 

mental yang membentuk karakter mulia. Nilai ini mengarahkan santriwati untuk 

menjalani kehidupan pondok dengan seimbang, terukur, dan penuh tanggung 

jawab, sehingga menciptakan pribadi yang disiplin, berakhlak baik, dan mampu 

menghargai segala nikmat yang diberikan Allah SWT tanpa bersikap berlebihan. 

Nilai kemandirian merupakan salah satu prinsip penting dalam pendidikan 

pesantren yang menjadi bagian dari Panca Jiwa Pondok. Nilai ini mengarahkan 

santriwati untuk bertanggung jawab atas diri sendiri, memiliki inisiatif, serta 

mampu mengatur kehidupan sehari-hari tanpa ketergantungan yang berlebihan 

kepada orang lain. Landasan nilai ini dapat ditemukan dalam firman Allah pada 

Q.S. Ar-Ra’d: 11, yang berbunyi: 

نْْۢ بيَْنِ يدَيَْهِ وَمِنْ خَ  َ لََّ يغُيَ رُِ مَا لهَٗ مُعَق ِبٰتٌ م ِ ِ ِۗانِا اللّٰه لْفِهٖ يحَْفَظُوْنهَٗ مِنْ امَْرِ اللّٰه

ءًا فلَََ مَرَدا لهَٗ وَۚمَا لَهُمْ  ُ بقِوَْمٍ سُوْۤ بِقوَْمٍ حَتهى يغُيَ ِرُوْا مَا باِنَْفسُِهِمِْۗ وَاذِآَ ارََادَ اللّٰه

الٍ  نْ دوُْنهِٖ مِنْ وا عد/ ١١م ِ  (11: 13) الر 

 



8 
 

Allah SWT menegaskan bahwa perubahan dan perbaikan bagi suatu kaum 

bergantung pada perubahan diri mereka sendiri terlebih dahulu. Ayat ini 

memotivasi manusia untuk berusaha dan bertanggung jawab atas kemajuan 

hidupnya, tanpa hanya bergantung pada takdir.5 Ayat ini juga menegaskan bahwa 

perubahan dan kemajuan hidup bergantung pada usaha individu atau kelompok, 

bukan semata-mata pada faktor eksternal. Pesan tersebut memberikan dorongan 

kuat kepada setiap manusia untuk bertindak aktif, berusaha, dan bertanggung jawab 

terhadap kehidupannya. Dalam konteks pendidikan nilai, ayat ini merupakan dasar 

yang kokoh untuk menanamkan sikap kemandirian sejak dini. 

Dalam kehidupan santriwati di pesantren, nilai kemandirian tampak dalam 

berbagai aspek keseharian. Santriwati dituntut untuk mengatur sendiri waktu 

ibadah, belajar, membersihkan kamar, mencuci pakaian, dan mengelola kebutuhan 

pribadi. Kebiasaan ini melatih mereka untuk tidak bergantung sepenuhnya pada 

orang tua atau wali asuh, melainkan memahami bahwa kedewasaan muncul dari 

kemampuan mengurus diri sendiri. Proses ini merupakan bentuk nyata dari 

implementasi ayat tersebut dalam kehidupan sehari-hari. 

                                                             
5 dandi Dilayadi Saputra Dan Fitrah Sugiarto, “Pengembangan Diri Menurut Prinsip Al-

Quran Terhadap Pencapaian Self-Actualization Perspektif Islam,” Al-Muaddib: Jurnal Kajian Ilmu 

Kependidikan 7, no. 2 (2025): 566–86. 



9 
 

Selain kemandirian fisik, pembentukan kemandirian mental dan emosional 

juga menjadi fokus penting di pesantren. Dengan menjalani kehidupan jauh dari 

keluarga, santriwati dilatih untuk menghadapi tantangan, mengelola emosi, serta 

membuat keputusan secara bijaksana. Mereka belajar menghadapi masalah dengan 

tenang, mencari solusi, dan bertanggung jawab atas pilihan yang diambil. Sikap ini 

mencerminkan pesan Al-Qur’an tentang perubahan yang bermula dari diri sendiri. 

Kemandirian akademik juga menjadi aspek utama bagi santriwati. Mereka 

didorong untuk mengembangkan semangat belajar yang tinggi, mencari sumber 

pengetahuan secara mandiri, dan tidak menunggu instruksi guru dalam 

menyelesaikan tugas. Hal ini menumbuhkan karakter disiplin, ulet, serta kecakapan 

manajemen diri yang sangat diperlukan dalam perkembangan intelektual dan 

spiritual. 

Ayat ini juga mengajarkan bahwa setiap individu memiliki kendali atas 

nasib dan proses perbaikan dirinya. Dalam konteks santriwati, ini berarti bahwa 

keberhasilan belajar, kedisiplinan, dan kualitas akhlak mereka banyak ditentukan 

oleh usaha pribadi. Lingkungan pesantren menyediakan bimbingan, tetapi 

perubahan moral dan spiritual hanya dapat terjadi apabila santriwati berusaha secara 

sungguh-sungguh untuk memperbaiki diri. 



10 
 

Lebih jauh, nilai kemandirian membina santriwati menjadi pribadi yang 

kuat, tidak mudah menyerah, serta mampu menghadapi berbagai tantangan hidup. 

Sikap ini membuat mereka tumbuh menjadi muslimah yang percaya diri, 

bertanggung jawab, dan siap menghadapi realitas kehidupan setelah lulus dari 

pesantren. 

Dengan demikian, Q.S. Ar-Ra’d: 11 menawarkan dasar nilai yang kuat 

bahwa perubahan diri hanya terjadi melalui usaha mandiri. Nilai ini relevan dengan 

sistem pendidikan pesantren yang membentuk karakter santriwati untuk menjadi 

pribadi mandiri, disiplin, dan berdaya juang tinggi. Kemandirian tidak hanya 

menjadi budaya pondok, tetapi juga menjadi bekal utama bagi santriwati untuk 

menjalani kehidupan dengan rasa tanggung jawab dan semangat perbaikan diri yang 

berkelanjutan. 

Nilai Ukhuwah Islamiyah merupakan salah satu prinsip penting dalam 

kehidupan berasrama di pesantren, terutama dalam pembentukan karakter 

santriwati yang menjunjung tinggi persaudaraan, saling membantu, dan menjaga 

keharmonisan lingkungan. Nilai ini memiliki landasan kuat dalam Al-Qur’an, salah 

satunya pada Q.S. Al-Hujurat:10, yang berbunyi: 



11 
 

َ لعَلَاكُمْ ترُْحَ وَةٌ فاَصَْلِحُوْا بيَْنَ اخََوَ انِامَا الْمُؤْمِنوُْنَ اِخْ   ࣖمُوْنَ يْكُمْ وَاتاقوُا اللّٰه

 (10: 49) الحجرٰت/ ١٠

Ayat ini menekankan bahwa semua orang beriman adalah bersaudara, 

sehingga mereka wajib memupuk kerukunan dan menyelesaikan perselisihan di 

antara mereka. Ukhuwah Islamiyah adalah landasan sosial yang mengajarkan 

solidaritas, persatuan dan kasih sayang di antara umat Islam.6 Ayat ini menegaskan 

bahwa hubungan antara sesama muslim bersifat persaudaraan yang dibangun di atas 

dasar keimanan, bukan sekadar hubungan sosial biasa. Persaudaraan iman ini 

menuntut setiap muslim untuk saling peduli, saling mendukung, dan berusaha 

menciptakan kedamaian ketika terjadi konflik. Nilai ini sangat relevan dalam 

lingkungan pesantren di mana santriwati hidup, belajar, dan berinteraksi secara 

intens setiap hari. 

Dalam konteks kehidupan santriwati di Pondok Pesantren, nilai Ukhuwah 

Islamiyah tercermin dalam kebiasaan berbagi, bekerja sama, dan saling menolong. 

Kehidupan di asrama menuntut mereka untuk belajar hidup dalam kebersamaan, 

mengutamakan kepentingan bersama, serta menjaga hubungan yang harmonis 

dengan teman sekamar maupun teman seangkatan. Hal ini merupakan implementasi 

langsung dari ajaran ayat tersebut: menjaga kedamaian dan menghindari 

permusuhan.  

                                                             
6 Muhammad Tawakal Mubarak, Ukhuwah Islamiyah Perspektif Tafsîr Al-Azhar Karya 

Hamka, Fakultas Ushuluddin Dan Pemikiran Islam, 2024. 



12 
 

Ukhuwah Islamiyah juga tercermin dalam sikap toleransi dan empati. 

Santriwati berasal dari latar belakang keluarga, budaya, dan daerah yang berbeda. 

Namun, perbedaan tersebut tidak menjadi penghalang untuk membangun hubungan 

yang baik. Justru santriwati belajar memahami karakter teman, menghargai 

perbedaan, dan menciptakan suasana yang saling mendukung. Prinsip ini 

mengajarkan bahwa persaudaraan iman melampaui batas-batas sosial yang bersifat 

duniawi. 

Lebih jauh, ayat ini memberikan arahan bahwa ketika terjadi perselisihan, 

setiap muslim harus berusaha mendamaikan. Dalam kehidupan santriwati, ini 

terlihat ketika mereka belajar menyelesaikan konflik kecil, memaafkan teman, dan 

menghindari sikap yang dapat memicu pertengkaran. Pengurus kamar, wali kelas, 

dan pembina selalu mengajarkan nilai penyelesaian konflik dengan akhlak yang 

baik. Proses ini menumbuhkan karakter dewasa, bijaksana, dan mampu mengelola 

emosi. 

Selain itu, Ukhuwah Islamiyah juga ditunjukkan melalui semangat gotong 

royong dalam berbagai kegiatan pondok seperti kerja bakti, kegiatan organisasi , 

dan pembelajaran kelompok. Interaksi yang terbentuk dalam kegiatan-kegiatan 

tersebut memperkuat solidaritas, kebersamaan, dan rasa memiliki terhadap pondok. 

Hal ini sejalan dengan ajaran Al-Qur’an untuk saling menyayangi dan memperkuat 

persaudaraan. 

Ayat ini juga menekankan bahwa ukhuwah tidak hanya bersifat horizontal 

antarsesama manusia, tetapi juga berhubungan langsung dengan ketakwaan kepada 



13 
 

Allah. Persaudaraan yang dibangun di atas iman akan memunculkan prilaku positif 

seperti menjaga tutur kata, menahan amarah, dan memberi nasihat yang baik. 

Dalam diri santriwati, nilai ini membentuk karakter yang lembut, penyabar, dan 

mampu menjadi penyejuk bagi lingkungan sekitar. 

Dengan demikian, Q.S. Al-Hujurat:10 memberikan landasan moral yang 

kuat bagi santriwati untuk membangun sikap persaudaraan yang tulus dan 

harmonis. Nilai Ukhuwah Islamiyah menjadi fondasi penting dalam pembentukan 

karakter yang penuh empati, mampu bekerja sama, dan menjunjung tinggi 

perdamaian. Dalam lingkungan pesantren, nilai ini tidak hanya diajarkan melalui 

teori, tetapi benar-benar dihayati dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari 

sehingga membentuk pribadi santriwati yang berakhlak mulia dan berjiwa sosial 

tinggi. 

Nilai kebebasan dalam pendidikan pesantren bukan berarti kebebasan tanpa 

batas, tetapi kebebasan yang disertai tanggung jawab, pengendalian diri, dan 

pemahaman moral. Dalam Al-Qur’an, prinsip kebebasan ini dijelaskan secara indah 

dalam Q.S. Al-Baqarah ayat 256, yang berbunyi: 

ِ ۚ فمََنْ ياكْفرُْ باِلطااغُوْتِ وَيؤُْمِنْْۢ لََّٓ اكِْ  شْدُ مِنَ الْغيَ  يْنِِۗ قدَْ تابيَانَ الرُّ رَاهَ فىِ الد ِ

ُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ  ِ فَقدَِ اسْتمَْسَكَ باِلْعرُْوَةِ الْوُثْقٰى لََّ انْفِصَامَ لَهَا ِۗوَاللّٰه )  ٢٥٦باِللّٰه

 (256: 2البقرة/

Ayat ini menegaskan bahwa dalam urusan agama tidak boleh ada paksaan. 

Islam mengajarkan kebebasan memilih dan bertanggung jawab atas pilihan 

tersebut. Kebebasan di sini juga terkait dengan kebebasan berpikir dan 



14 
 

berkeyakinan dalam koridor ajaran yang benar.7 Ayat ini menegaskan bahwa setiap 

manusia memiliki hak kebebasan dalam memilih keyakinan dan jalan hidup, selama 

pilihan tersebut dilakukan atas dasar kesadaran dan pemahaman yang benar. 

Kebebasan dalam ayat ini bukanlah kebebasan mutlak, tetapi kebebasan yang 

diarahkan kepada kebenaran, tanggung jawab, dan kesadaran moral. 

Dalam kehidupan santriwati di pesantren, nilai kebebasan tercermin dalam 

kemampuan mereka mengelola diri, membuat keputusan yang tepat, dan 

bertanggung jawab atas pilihan yang diambil. Meskipun aturan pesantren bersifat 

ketat untuk membentuk disiplin, santriwati tetap diberi ruang untuk berpikir, 

belajar, dan berkembang sesuai kemampuan masing-masing. Kebebasan intelektual 

ini meliputi kesempatan untuk bertanya, berpendapat, dan mengembangkan minat 

belajar melalui berbagai kegiatan akademik dan non-akademik. 

Selain itu, nilai kebebasan juga tampak dalam kegiatan organisasi, di mana 

santriwati diberi kesempatan untuk memimpin, merencanakan program, dan 

mempraktikkan kemampuan manajerial. Ruang kebebasan ini melatih santriwati 

untuk tidak hanya mengikuti perintah, tetapi juga mengambil inisiatif dan 

menunjukkan kreativitas dalam batas nilai-nilai moral yang ditetapkan pondok. 

Kebebasan yang bertanggung jawab juga melatih santriwati untuk mengatur 

waktu belajar, ibadah, istirahat, dan kegiatan sosial. Mereka belajar bahwa setiap 

keputusan memiliki konsekuensi. Dengan demikian, kebebasan menjadi sarana 

penting untuk membangun kedewasaan emosional dan disiplin diri. Sikap ini sesuai 

                                                             
7 Muhamad Ripai, Kebebasan Beragama Perspektif Thâhir Ibn ‘Âsyûr Dalam Tafsir At-

Tahrîr Wa At-Tanwîr, Institut PTIQ Jakarta, 2022. 



15 
 

dengan pesan ayat bahwa seseorang harus memilih jalan karena kesadaran, bukan 

karena paksaan. 

Dalam konteks moral, kebebasan mengajarkan santriwati untuk menahan 

diri dari perbuatan yang melanggar nilai-nilai pesantren. Ketika mereka memilih 

untuk taat, belajar, atau berperilaku baik tanpa pengawasan, itulah bentuk tertinggi 

kebebasan: kebebasan memilih kebaikan. Nilai ini sejalan dengan tujuan 

pendidikan pesantren yang membentuk karakter santriwati agar mampu menjadi 

pribadi yang berakhlak, menjaga diri, dan bertindak sesuai norma agama. 

Lebih jauh, ayat ini mengandung pesan tentang penghargaan terhadap 

martabat manusia. Santriwati belajar bahwa dalam bermasyarakat, mereka harus 

menghargai pendapat orang lain, tidak memaksa, dan berkomunikasi secara santun. 

Kebebasan untuk berpendapat dan berbeda pandangan tetap berjalan dalam bingkai 

adab dan akhlak Islam. 

Dengan demikian, Q.S. Al-Baqarah: 256 memberikan landasan bahwa 

kebebasan adalah hak manusia, tetapi kebebasan tersebut harus dijalankan dengan 

penuh tanggung jawab. Nilai ini membentuk santriwati menjadi pribadi yang 

mampu mengendalikan diri, membuat keputusan bijak, serta menghormati 

kebebasan orang lain. Dalam lingkungan pesantren, kebebasan yang bertanggung 

jawab menjadi fondasi penting dalam membentuk karakter muslimah yang matang, 

beretika, dan sadar tujuan hidup 

Undang-Undang yang secara langsung mengatur tentang integrasi nilai-nilai 

dalam pondok pesantren modern, termasuk aspek pendidikan karakter seperti nilai-



16 
 

nilai Panca Jiwa pada santri, adalah Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang 

Pesantren. UU ini memberikan pengakuan hukum terhadap pesantren sebagai 

bagian integral dari sistem pendidikan nasional dan mengatur secara komprehensif 

penyelenggaraan fungsi pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan masyarakat di 

pesantren.  

UU ini menegaskan peran pesantren dalam menanamkan nilai-nilai 

keislaman yang moderat, toleran, dan rahmatan lil’alamin, sejalan dengan nilai-nilai 

luhur bangsa Indonesia yang mencakup keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, 

ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang merupakan inti Panca Jiwa.8 Pengaturan 

ini juga memberikan landasan hukum bagi fasilitasi dan afirmasi bagi pesantren 

dalam menjalankan fungsi pendidikan karakter tanpa kehilangan kekhasan dan 

otonomi pesantren.Pemerintah pusat dan daerah didorong untuk memberikan 

dukungan dalam pengembangan mutu dan pembinaan karakter santri sesuai filosofi 

pesantren. 

Dengan demikian, integrasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam pendidikan santri 

di Pondok Pesantren Modern Darul Hijrah Martapura dapat merujuk pada kerangka 

hukum dan prinsip-prinsip yang diatur dalam UU No. 18 Tahun 2019 tentang 

Pesantren sebagai dasar legitimasi dan pengembangan pendidikan karakter di 

pesantren modern. 

                                                             
8 Jaya Rizkon, Upaya Menanamkan Nilai Nilai Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren 

Miftahurrohmah Kecamatan Pesisir Tengah Kabupaten Pesisir Barat, Uin Raden Intan Lampung, 

2024. 



17 
 

Secara empiris, keberhasilan pondok pesantren dalam membentuk kepribadian 

santri dinilai sangat bergantung pada kemampuan institusi dalam mengintegrasikan 

nilai-nilai ini ke dalam seluruh aspek kehidupan pesantren: mulai dari kegiatan 

pembelajaran formal, pembiasaan sehari-hari, hingga interaksi sosial antarwarga 

pesantren. Namun, dinamika perkembangan zaman menuntut model integrasi yang 

adaptif, inovatif, serta kontekstual agar nilai-nilai luhur tersebut tidak hanya 

menjadi doktrin, melainkan mampu diinternalisasi secara nyata dalam tindakan dan 

perilaku santri. 

Pondok Pesantren Modern Darul Hijrah Martapura, sebagai pondok alumni 

Gontor yang telah berdiri sejak tahun 1986, berupaya mengadopsi sistem 

pendidikan berbasis nilai-nilai Islam progresif yang dikombinasikan dengan metode 

modern tanpa mengabaikan upaya penanaman Panca Jiwa. Penelitian ini 

dilatarbelakangi oleh pentingnya menggambarkan proses, strategi, dan tantangan 

integrasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam kehidupan santri, serta menyoroti dampaknya 

terhadap perkembangan karakter mereka. Fokus penelitian diarahkan pada upaya 

menemukan pola integrasi nilai, bentuk internalisasi, kendala yang dihadapi, serta 

hasil yang dicapai dalam konteks pendidikan pesantren modern. 

Penelitian tentang integrasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok dalam 

pembentukan karakter santriwati menjadi penting untuk dilakukan karena pesantren 

tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai 

pusat pembentukan karakter dan moral generasi muda. Di tengah perkembangan 

zaman yang ditandai dengan arus globalisasi, modernisasi, dan kemajuan teknologi, 

tantangan terhadap nilai-nilai moral, kedisiplinan, dan spiritualitas semakin 



18 
 

kompleks. Kondisi ini menuntut lembaga pendidikan, termasuk pesantren, untuk 

memperkuat perannya dalam menanamkan nilai-nilai karakter yang kokoh dan 

berkelanjutan. 

Panca Jiwa Pondok merupakan nilai inti yang menjadi identitas dan ruh 

kehidupan pesantren. Nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, 

ukhuwah Islamiyah, serta kebebasan yang bertanggung jawab memiliki relevansi 

yang sangat kuat dalam membentuk pribadi santri yang berakhlak mulia, mandiri, 

dan memiliki kepekaan sosial. Namun, pada praktiknya, nilai-nilai tersebut tidak 

serta-merta tertanam hanya melalui penyampaian verbal atau aturan tertulis. 

Diperlukan proses integrasi yang sistematis, berkesinambungan, dan kontekstual, 

sehingga nilai-nilai tersebut benar-benar menjadi bagian dari sikap dan perilaku 

santri. 

Urgensi penelitian ini juga didasarkan pada kenyataan bahwa belum semua 

santri mampu mengimplementasikan nilai-nilai Panca Jiwa secara konsisten dalam 

kehidupan sehari-hari. Fenomena seperti rendahnya kemandirian, lemahnya 

disiplin, atau berkurangnya kepedulian sosial masih dijumpai dalam kehidupan 

santri. Kondisi ini menunjukkan bahwa proses integrasi nilai membutuhkan kajian 

yang lebih mendalam, terutama terkait bagaimana strategi pengasuh dan pendidik 

dalam mengintegrasikan nilai-nilai tersebut ke dalam sistem pendidikan dan 

pembinaan karakter santriwati. 

Selain itu, penelitian ini penting untuk memperkaya kajian ilmiah tentang 

pendidikan karakter berbasis pesantren, khususnya yang berfokus pada santriwati. 

Selama ini, banyak penelitian tentang pesantren yang lebih menitikberatkan pada 



19 
 

aspek kelembagaan atau santri secara umum, sementara kajian mendalam mengenai 

santriwati dan dinamika pembentukan karakternya masih relatif terbatas. Padahal, 

santriwati memiliki peran strategis sebagai calon pendidik, ibu, dan agen perubahan 

sosial di masyarakat, sehingga pembentukan karakter mereka memerlukan 

perhatian yang serius. 

Dari sisi teoritik, penelitian ini memiliki urgensi karena mengintegrasikan 

perspektif tradisi pesantren (Zamakhsyari Dhofier), pendekatan pengembangan 

potensi peserta didik (Howard Gardner), dan pendidikan karakter (Thomas 

Lickona). Pendekatan ini diharapkan mampu memberikan pemahaman yang 

komprehensif tentang proses internalisasi nilai, strategi pendidikan yang digunakan, 

serta karakter yang terbentuk sebagai hasil dari proses tersebut. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan 

kontribusi bagi pengembangan teori pendidikan Islam dan pendidikan karakter, 

tetapi juga memberikan implikasi praktis bagi pengelola pesantren dalam 

merancang strategi pembinaan santriwati yang lebih efektif. Oleh karena itu, 

penelitian mengenai internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok dalam 

pembentukan karakter santriwati memiliki urgensi akademik, praktis, dan sosial 

yang kuat untuk dikaji secara mendalam. 

Penelitian ini menjadi relevan karena dapat memberikan gambaran empiris 

tentang efektivitas penerapan nilai-nilai Panca Jiwa di lingkungan pondok pesantren 

modern, sekaligus menawarkan rekomendasi strategi bagi lembaga-lembaga 

pendidikan Islam, khususnya dalam membentuk generasi yang religius, disiplin, 

mandiri, dan siap berkontribusi di masyarakat. Selain itu, kajian ini diharapkan 



20 
 

dapat memperkaya khazanah studi pendidikan Islam yang berbasis karakter dan 

praktik keislaman yang holistik. 

Nilai-nilai Panca Jiwa secara historis telah diterapkan di banyak pesantren 

modern di Indonesia, termasuk di Pondok Pesantren Darul Hijrah. Sebagai salah 

satu pesantren yang mengadopsi sistem pendidikan berbasis nilai dan karakter, 

Darul Hijrah menjadikan Panca Jiwa bukan hanya sebagai simbol, tetapi juga 

sebagai nilai hidup yang diinternalisasi melalui berbagai kegiatan harian, sistem 

pendidikan, interaksi sosial, dan teladan dari para ustaz dan ustazah. 

Penelitian ini penting dilakukan karena belum banyak kajian yang secara 

spesifik membahas hubungan antara integrasi nilai-nilai Panca Jiwa dengan 

pembentukan karakter santriwati secara sistematis dan mendalam, khususnya di 

Pondok Pesantren Darul Hijrah. Padahal, penguatan karakter santriwati sangat vital 

mengingat mereka kelak akan menjadi ibu, pendidik, dan tokoh masyarakat yang 

berpengaruh dalam keluarga dan komunitasnya. 

Pendidikan di pesantren bukan sekadar proses transfer ilmu, tetapi juga 

pembentukan karakter yang utuh dan berakar pada nilai-nilai Islam. Santriwati 

sebagai generasi penerus bangsa dibentuk melalui keseimbangan antara ilmu, 

akhlak, dan spiritualitas. Dalam konteks tersebut, nilai-nilai keikhlasan, 

kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan menjadi pilar 

utama yang terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari di pesantren. 

Pemilihan Pondok Pesantren Darul Hijrah sebagai lokasi penelitian 

didasarkan pada komitmen pondok dalam menjadikan Panca Jiwa Pondok sebagai 

nilai inti kehidupan pesantren yang diterapkan secara konsisten dalam sistem 



21 
 

pendidikan dan pengasuhan santriwati. Nilai-nilai tersebut tidak hanya 

disosialisasikan secara formal, tetapi juga diintegrasikan melalui kehidupan 

berasrama, pembiasaan, keteladanan pendidik, serta berbagai kegiatan 

kepesantrenan yang berlangsung selama dua puluh empat jam. Selain itu, 

keberagaman latar belakang santriwati dan keterbukaan pihak pondok terhadap 

kegiatan penelitian menjadikan Darul Hijrah sebagai konteks yang representatif dan 

kaya data untuk mengkaji proses integrasi nilai Panca Jiwa dalam pembentukan 

karakter santriwati secara mendalam. 

Berdasarkan observasi awal peneliti bahwa Integrasi nilai Panca Jiwa 

Pondok di Pondok Pesantren Darul Hijrah dilakukan secara sistematis, 

berkelanjutan, dan menyeluruh. Nilai-nilai tersebut tidak berdiri sendiri, tetapi 

saling melengkapi dalam membentuk karakter santriwati yang: berakhlak mulia, 

disiplin, mandiri, berjiwa sosial tinggi, dan mampu menjaga diri dalam berbagai 

situasi. Melalui pembinaan yang berlapis, keteladanan pengasuh, pembiasaan 

harian, budaya organisasi, serta penguatan spiritual, Pondok Pesantren Darul Hijrah 

berhasil menjadikan Panca Jiwa bukan sekadar konsep, tetapi tradisi hidup yang 

mewarnai setiap aspek perkembangan santriwati. 

Dengan menelaah bagaimana nilai-nilai Panca Jiwa diintegrasikan dan 

membentuk karakter santriwati, diharapkan akan ditemukan pola yang dapat 

direplikasi atau dikembangkan dalam konteks pendidikan Islam di tempat lain. Oleh 

karena itu, penelitian ini mengangkat judul “Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok 

pada Karakter Santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah” dengan harapan 

dapat memberikan gambaran mendalam tentang proses, bentuk, dan hasil integrasi 



22 
 

nilai-nilai luhur tersebut dalam pembentukan karakter peserta didik, khususnya di 

kalangan santriwati.  

B. Fokus Penelitian  

Berdasarkan pada latar belakang diatas, maka yang menjadi fokus penelitian 

ini adalah Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok pada Karakter Santriwati di Pondok 

Pesantren Darul Hijrah sebagai berikut :  

1.  Nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang diintegrasikan dalam kehidupan santriwati 

di Pondok Pesantren Darul Hijrah. 

2. Strategi para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan nilai-nilai Panca 

Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter santriwati. 

3. Karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari integrasi nilai-nilai 

Panca Jiwa.  

C. Tujuan Penelitian 

1. Menganalisis Nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang diintegrasikan dalam 

kehidupan santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah. 

2. Menganalisis Strategi para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan 

nilai-nilai Panca Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter 

santriwati. 

3. Menganalisis Karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari 

integrasi nilai-nilai Panca Jiwa.  

D. Signifikansi Penelitian 

1. Secara teoritis, 



23 
 

a. penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam 

pengembangan ilmu evaluasi pendidikan, khususnya terkait dengan 

Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok pada Karakter Santriwati di Pondok 

Pesantren. 

b. Penelitian ini dapat memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang 

pendidikan Islam, terutama terkait dengan metode evaluasi yang sesuai 

dengan karakteristik dan budaya pesantren. 

c. Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi referensi dan masukan bagi 

lembaga pendidikan, khususnya pondok pesantren, dalam merancang dan 

mengimplementasikan Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok pada Karakter 

Santriwati di Pondok Pesantren. 

2. Secara praktis, 

a. Penelitian ini dapat dijadikan sebagai bahan masukan bagi Pondok Darul 

Hijrah dalam meningkatkan kualitas Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok 

pada Karakter Santriwati di Pondok Pesantren. 

b. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi inspirasi bagi penelitian-

penelitian selanjutnya terkait dengan evaluasi pendidikan, terutama di 

lingkungan pondok pesantren atau lembaga pendidikan Islam lainnya. 

E. Definisi Operasional 

Untuk menghindari kesalahpahaman atau salah penafsiran tentang judul 

penelitian ini, peneliti akan menegaskan beberapa istilah yang erat kaitannya 

dengan judul tersebut yaitu: 

1. Integrasi 



24 
 

 Integrasi dalam penelitian ini dimaknai sebagai proses penyatuan, 

penggabungan, dan penerapan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok secara sistematis dan 

konsisten ke dalam pola pembinaan, aktivitas, serta budaya keseharian santriwati di 

Pondok Pesantren Darul Hijrah. Integrasi ini dapat terwujud melalui kegiatan 

formal (seperti pembelajaran dan pengasuhan), maupun nonformal (seperti kegiatan 

harian, keteladanan, dan tradisi pondok).  

2. Nilai Panca Jiwa Pondok 

Nilai Panca Jiwa Pondok yang dimaksud merujuk pada lima nilai dasar yang 

menjadi ruh dan fondasi pendidikan pesantren Darul Hijrah yaitu: Keikhlasan, 

Kesederhanaan, Berdikari (kemandirian), Ukhuwwah Islamiyah (persaudaraan) dan 

Kebebasan. Dalam penelitian ini, nilai Panca Jiwa dioperasionalkan sebagai nilai-

nilai yang ditanamkan melalui kegiatan pembelajaran, kedisiplinan, tradisi pondok, 

dan keteladanan dari para pendidik.  

3. Karakter Santriwati 

Karakter santriwati dioperasionalkan sebagai sikap, perilaku, dan kebiasaan 

santriwati Pondok Pesantren Darul Hijrah yang menunjukkan internalisasi nilai-

nilai luhur Panca Jiwa dalam kehidupan sehari-hari, baik di dalam kegiatan 

akademik, ibadah, maupun sosial kemasyarakatan.  

4. Pondok Pesantren Darul Hijrah 

Pondok Pesantren Darul Hijrah dimaknai sebagai lembaga pendidikan Islam 

yang menjadi lokasi dan subjek utama penelitian ini, dengan segala sistem 

pendidikan, nilai, tradisi, dan budayanya yang khas, tempat berlangsungnya proses 

integrasi nilai Panca Jiwa ke dalam pembentukan karakter santriwati. 



25 
 

 

 

F. Penelitian Terdahulu 

Berdasarkan hasil tinjauan, dalam penelitian ini yang  berjudul Integrasi Nilai 

Panca Jiwa Pondok pada Karakter Santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah. 

Sebelumnya tidak ada judul yang serupa, tetapi ada beberapa judul yang berkaitan, 

seperti: 

1.  Penelitian yang dilakukan oleh Sri Nurul Hasanah (2020) berjudul 

Pembentukan Karakter Santriwati Melalui Panca Jiwa di Pondok Pesantren 

Al‑Amien Putri II Prenduan (Sumenep). Studi ini menggunakan pendekatan 

kualitatif fenomenologis untuk menggambarkan persepsi santriwati terhadap 

pemahaman dan penerapan Panca Jiwa, serta upaya pembentukannya melalui 

pembelajaran, kegiatan pondok, dan tantangan pembentukan karakter.9 

Penelitian ini juga menemukan bahwa upaya pembentukan karakter dilakukan 

melalui integrasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam seluruh aspek kehidupan pondok baik 

dalam pembelajaran formal, kegiatan ekstrakurikuler, maupun pembiasaan harian 

seperti piket, shalat berjamaah, dan kegiatan organisasi santri. Meskipun terdapat 

tantangan berupa pengaruh teknologi, perbedaan latar belakang santriwati, dan 

adaptasi terhadap disiplin pondok, nilai-nilai Panca Jiwa tetap menjadi landasan 

yang kuat dalam membentuk karakter santriwati yang religius, mandiri, sederhana, 

dan berjiwa sosial tinggi. 

                                                             
9 Sri Nurul Hasanah, Pembentukan Karakter Santriwati Melalui Panca Jiwa Pesantren Di 

Pondok Pesantren Al-Amien Putri Ii Prenduan Sumenep, Iain Madura, 2020. 



26 
 

2. Penelitian yang dilakukan oleh  Shalahudin Ismail dkk (2020) berjudul 

Pendidikan Karakter Santri Melalui Panca Jiwa: Studi di Pondok Pesantren Darul 

Muttaqien Parung Bogor. Penelitian kualitatif deskriptif dengan desain studi kasus. 

Penelitian ini mengungkap bahwa dasar pendidikan karakter santri di Pesantren 

Darul Muttaqien adalah nilai-nilai Panca Jiwa Pondok: keikhlasan, kesederhanaan, 

kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan. Implementasinya terintegrasi 

dalam keseharian pondok sebagai bagian dari visi misi pendidikan.10 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa implementasi Panca Jiwa sejalan 

dengan visi dan misi pendidikan Pondok Pesantren Darul Muttaqien, yakni 

membentuk pribadi muslim yang berilmu, berakhlak, dan berjiwa sosial tinggi. 

Nilai-nilai tersebut tidak hanya diajarkan melalui mata pelajaran formal, tetapi juga 

melalui keteladanan guru, tata tertib pondok, kegiatan organisasi santri, dan 

rutinitas ibadah harian. 

3. Penelitian yang dilakukan oleh Afifi Risqi Maulida (2022) berjudul 

“Pembentukan Karakter Santriwati Melalui Internalisasi Panca Jiwa (Studi Kasus 

di Pesantren Putri Al-Mawaddah)” merupakan salah satu kajian penting yang 

menyoroti proses pendidikan karakter di lingkungan pesantren putri melalui 

penerapan nilai-nilai Panca Jiwa. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode studi kasus, berfokus pada kehidupan santriwati di Pesantren Putri 

Al-Mawaddah.  

                                                             
10 Shalahudin Ismail dkk., “Pembentukan Karakter Santri Melalui Panca Jiwa Pondok 

Pesantren,” Dirasat: Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Islam 6, no. 2 (2020): 132–43. 



27 
 

Proses internalisasi menurut temuan Maulida berlangsung melalui beberapa 

tahap. Pertama, tahap sosialisasi nilai, di mana santriwati diperkenalkan pada 

makna dan tujuan dari setiap nilai Panca Jiwa melalui kegiatan orientasi, pengajian, 

dan penjelasan langsung dari pengasuh. Kedua, tahap pembiasaan dan pelaksanaan 

nilai, yang terjadi melalui rutinitas kehidupan pesantren, seperti disiplin waktu, 

kerja bakti, kebersamaan dalam kegiatan ibadah, serta tanggung jawab dalam tugas 

harian. Ketiga, tahap evaluasi dan refleksi, di mana santriwati diajak untuk menilai 

perilakunya sendiri dan memperbaiki sikap agar sejalan dengan nilai-nilai pondok. 

4. Penelitian yang dilakukan oleh Encep Syarifudin (2024) berjudul 

Implementasi Nilai‑Nilai Panca Jiwa dalam Membangun Kemandirian Santri di 

Pondok Pesantren Modern. Penelitian kualitatif deskriptif dengan desain studi 

kasus. Dalam penelitian ini, peneliti menyoroti bagaimana nilai-nilai Panca Jiwa 

diterapkan di pondok pesantren modern untuk membentuk kemandirian usaha 

produktif santri sebagai bagian dari karakter islami.11 

Peneliti menemukan bahwa internalisasi nilai-nilai tersebut berdampak nyata 

terhadap pembentukan karakter religius santri, yang tercermin dari peningkatan 

kedisiplinan ibadah, kejujuran, kepedulian sosial, serta semangat belajar karena 

Allah SWT. Pondok Pesantren Darul Amanah mampu menciptakan lingkungan 

yang mendukung transformasi moral dan spiritual, menjadikan Panca Jiwa bukan 

sekadar semboyan, tetapi roh pendidikan karakter Islami yang hidup dalam 

keseharian santri. 

                                                             
11 Encep Syarifudin Dkk., “Implementasi Nilai-Nilai Panca Jiwa Pondok Modern Dan 

Kontribusinya Dalam Pembentukan Kemandirian Usaha Produktif Santri,” Paramurobi: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam 7, No. 2 (2024): 46–65. 



28 
 

5. Penelitian yang dilakukan oleh Zaenur Rofiqin (2024) berjudul Internalisasi 

Nilai Panca Jiwa sebagai Pembentuk Karakter Religius di Darul Amanah Kendal. 

Penelitian kualitatif deskriptif dengan desain studi kasus.Tesis ini fokus pada 

internalisasi nilai Panca Jiwa dalam pembentukan karakter religius santri di Pondok 

Pesantren Darul Amanah Sukorejo. Prosesnya dieksplorasi melalui wawancara, 

observasi, dan dokumentasi menampilkan dampak nyata keikhlasan, 

kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah, dan kebebasan terhadap spiritualitas 

santri.12   

 Peneliti menemukan bahwa internalisasi nilai-nilai tersebut berdampak 

nyata terhadap pembentukan karakter religius santri, yang tercermin dari 

peningkatan kedisiplinan ibadah, kejujuran, kepedulian sosial, serta semangat 

belajar karena Allah SWT. Pondok Pesantren Darul Amanah mampu menciptakan 

lingkungan yang mendukung transformasi moral dan spiritual, menjadikan Panca 

Jiwa bukan sekadar semboyan, tetapi roh pendidikan karakter Islami yang hidup 

dalam keseharian santri. 

Berdasarkan telaah terhadap penelitian terdahulu, kajian tentang nilai-nilai 

Panca Jiwa Pondok umumnya masih berfokus pada aspek internalisasi atau 

implementasi nilai secara umum, serta lebih banyak menempatkan santri sebagai 

subjek secara kolektif tanpa membedakan karakteristik santriwati. Selain itu, 

sebagian penelitian terdahulu cenderung menitikberatkan pada satu dimensi 

karakter tertentu, seperti karakter religius atau kemandirian, sehingga belum 

                                                             
12 Zaenur Rofiqin, Internalisasi Nilai–Nilai Panca Jiwa Pondok Pesantren Dalam 

Pembentukan Karakter Religius Santri Pondok Pesantren Darul Amanah Sukorejo Kendal, 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang, 2024. 



29 
 

memberikan gambaran yang utuh mengenai pembentukan karakter santriwati 

sebagai hasil dari integrasi nilai Panca Jiwa dalam keseluruhan sistem pendidikan 

dan pengasuhan pesantren. Dari sisi teoritik, penelitian terdahulu juga masih 

bersifat parsial karena umumnya hanya menggunakan satu pendekatan teori dan 

belum mengaitkan secara komprehensif antara tradisi pesantren, strategi 

pendidikan, dan hasil pembentukan karakter. 

Oleh karena itu, penelitian ini menjadi penting dan memiliki kebaruan 

karena mengkaji integrasi dan internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok dalam 

pembentukan karakter santriwati secara lebih komprehensif di Pondok Pesantren 

Darul Hijrah. Penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan praktik penanaman nilai, 

tetapi juga menganalisis strategi pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan 

nilai ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter, serta karakter santriwati 

yang terbentuk sebagai hasil dari proses tersebut. Dengan menggunakan perspektif 

Zamakhsyari Dhofier, Howard Gardner, dan Thomas Lickona, penelitian ini 

diharapkan mampu mengisi celah penelitian sebelumnya dan memberikan 

kontribusi teoretis serta praktis bagi pengembangan pendidikan karakter berbasis 

pesantren, khususnya bagi santriwati. 

Tabel 1.1 Perbandingan Penelitian Terdahulu dan Penelitian Ini 

Aspek 

Perbandingan 
Penelitian Terdahulu Penelitian Ini 

Fokus Kajian 

Umumnya membahas 

internalisasi atau 

implementasi nilai Panca 

Jiwa secara umum 

Mengkaji secara spesifik integrasi dan 

internalisasi nilai Panca Jiwa dalam 

pembentukan karakter santriwati 



30 
 

Aspek 

Perbandingan 
Penelitian Terdahulu Penelitian Ini 

Subjek 

Penelitian 

Mayoritas berfokus pada 

santri secara umum 

Fokus khusus pada santriwati, dengan 

mempertimbangkan karakteristik dan 

peran khas santri putri 

Ruang Lingkup 

Karakter 

Cenderung 

menitikberatkan pada 

satu aspek karakter 

(misalnya religius atau 

kemandirian) 

Mengkaji pembentukan karakter 

santriwati secara utuh (religius, 

mandiri, sosial, tanggung jawab) 

Pendekatan 

Nilai 

Nilai Panca Jiwa 

dipaparkan sebagai 

konsep atau praktik 

umum 

Nilai Panca Jiwa dianalisis sebagai 

nilai yang diintegrasikan ke dalam 

sistem pendidikan, pengasuhan, dan 

budaya pesantren 

Strategi 

Pendidikan 

Strategi pengasuh dan 

pendidik belum dibahas 

secara mendalam dan 

sistematis 

Menganalisis strategi pengasuh dan 

pendidik dalam mengintegrasikan 

nilai melalui kegiatan santriwati 

Landasan 

Teoretik 

Umumnya 

menggunakan satu teori 

atau deskripsi normatif 

Menggunakan pendekatan teoritik 

integratif: Zamakhsyari Dhofier 

(tradisi pesantren), Howard Gardner 

(multiple intelligences), dan Thomas 

Lickona (pendidikan karakter) 

Konteks Lokasi 

Dilakukan di berbagai 

pesantren dengan 

karakteristik berbeda 

Dilakukan secara mendalam di 

Pondok Pesantren Darul Hijrah 

sebagai studi kasus 

Kedalaman 

Analisis 
Lebih bersifat deskriptif 

Deskriptif-analitis, mengaitkan data 

empiris dengan teori secara sistematis 

Kontribusi 

Ilmiah 

Memperkuat 

pemahaman umum 

tentang Panca Jiwa 

Memberikan model integrasi nilai 

Panca Jiwa dalam pembinaan karakter 

santriwati 

Novelty 

(Kebaruan) 
— 

Integrasi nilai Panca Jiwa, fokus 

santriwati, pendekatan teoritik multi-

perspektif 

Berdasarkan tabel di atas, novelty penelitian ini terletak pada pendekatan 

komprehensif dan fokus spesifik pada santriwati, serta penggunaan kerangka 

teoritik yang saling melengkapi untuk menjelaskan proses integrasi nilai, strategi 

pendidikan, dan karakter yang terbentuk. Dengan demikian, penelitian ini tidak 



31 
 

hanya mengulang temuan terdahulu, tetapi mengisi celah penelitian (research gap) 

yang belum banyak dikaji.   

 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan tesis ini mengacu pada pedoman karya ilmiah UIN 

Antasari Banjarmasin edisi 2021 dengan sistematika sebagai berikut: 

BAB I Pendahuluan, yang terdiri dari latar belakang masalah, fokus 

penelitian, tujuan penelitian, signifikansi penelitian, definisi operasional, penelitian 

terdahulu, dan sistematika penulisan. 

BAB II Kajian Teori dan Kerangka Pikir, yang terdiri dari dua pembahasan 

pada bagian pertama tentang kajian teori yang berisikan Integrasi Nilai Panca Jiwa 

Pondok pada Karakter Santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah . Pada bagian 

kedua tentang kerangka pikir yang berisikan bagan kerangka pikir.  

BAB III Metode Penelitian, yang terdiri dari jenis dan pendekatan 

penelitian, lokasi penelitian, subjek dan objek penelitian, data dan sumber data, 

teknik pengumpulan data, teknik pengolahan dan analisis data, serta uji keabsahan 

data. 

BAB IV Hasil Penilitian dan Pembahasan, yang terdiri dari gambaran umum 

lokasi penelitian, penyajian data, dan analisis data. 

BAB V Penutup, yang terdiri dari simpulan dan saran. 

 


