BAB IV

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
A. Gambaran Lokasi Penelitian
1. Latar Belakang Berdirinya Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri

Pondok Darul Hijrah Puteri adalah lembaga pendidikan bagi pembentukan
dan pengembangan kepribadian, kemampuan manusia seutuhnya, serta pembinaan
ilmu pengetahuan dan Agama. Pondok Darul Hijrah Puteri yang pada saat dibuka
pada tahun 1995 hanya berdiri dari SMA 20 orang, SMP 34 orang santriwati.
Yayasan Pendidikan Pondok Darul secara resmi berdiri pada tanggal 25April 1995,
berdasarkan Akta Notaris Bachtiar No 7 tanggal 25 April 1995.

Unsur Pimpinan Pondok Darul Hijrah adalah Direktur dan Wakil Direktur
Pondok yang dalam melaksanakan tugas sehari-hari dibantu oleh Kepala Bagian
seperti Kepala Bagain Pendidikan dan Pengajaran, Kepala Bagian Pengasuhan,
Kepala Bagian Administrasi  Umum dan Keuangan, KepalaBagian
Personalia, Kepala Bagian Sarana Prasarana dan Pembangunan dan Kepala Bagian
Unit Usaha. Sebagaimana halnya di Pondok Darul Hijrah Putera, secara umum ada

dua hal yang melatarbelakangi berdirinya Pondok Darul Hijrah Puteri yaitu:

Pertama, adanya keinginan pendiri pesantren sebagai alumni Pondok
Modern Darussalam Gontor Ponorogo untuk mendirikan pondok pesantren serupa
dengan almamaternya, dan hal tersebut mendapat dukungan Gontor dan bahkan

dianggap sebagai pondok ala Gontor di Kalimantan.

75



76

Kedua, banyaknya minat dari calon santriwati untuk memasuki pondok
Gontor tidak sesuai dengan daya tampung pondok Gontor sehingga diperlukan
pondok yang memiliki sistem yang sama dan dapat mengakomodir calon santriwati
tersebut terutama yang berasal dari Kalimantan. Untuk program itu Pondok Modern
Gontor bersedia memberikan bimbingan, petunjuk bahkan memfasilitasi kader-
kadernya ke luar negeri guna memperoleh bekal agar lebih mampu mengelola
kegiatan dan memanajemen pondok alumni yang kelak akan didirikan. Keinginan
alumni Pondok Modern Gontor meniru almamaternya dan pelaksanaan amanah
pimpinan Pondok Gontor kepada alumninya merupakan latar belakang sebab

berdirinya Pondok Pesantren Darul Hijrah.

Amanah pondok modern Gontor untuk mendirikan pondok, sesuai dengan
kondisi daerahnya. Pondok yang berdiri itu disebut pondok alumni, bukan cabang
Gontor. Secara historis, sebenarnya kedua pondok tersebut adalah satu, namun
secara organisatoris berdiri sendiri, punya landasan konstitusi sendiri. Pondok
Pesantren Darul Hijrah Putera adalah hasil dari langkah kebersamaan antara K.H.
A.Gazali Mukhtar (alm), K.H.Zarkasyi Hasbi, Lc., dan K.H. Syahrudi Ramli, serta

IKPM Kalsel.

2. Sejarah Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri

Keberadaan Pondok Darul Hijrah Puteri tidak bisa dilepaskan dari Pondok
Pesantren Darul Hijrah Putera itu sendiri secara keseluruhan. Karena itu,terlebih

dahulu penulis kemukakan sedikit mengenai asal mula berdirinya, bagaimana, dan



77

dimana posisi Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri. Hal itu akan terlihat dari

runtutan sejarah berdirinya dan keadaan geografis yang melatarinya.

Keberadaan Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri merupakan kelanjutan
dari Pondok Pesantren Darul Hijrah Putera. Hal ini terlihat dari pemindahan wakaf
dari H. Ady Syahrani dan H. Bakran Lazim yang semula berada di Putera
(Cindai Alus) kemudian sebagiannya dipindahkan ke Batung, yang kemudian
disanalah berdirinya Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri. Tanah yang semula
direncanakan adalah 7 hektar, tetapi dalam kenyataannya yang terlaksana hanya 4

hektar.

Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri berdiri pada tahun 1995 yang
diprakarsai oleh Drs. H. Nasrul Mahmudi, Drs. H. Syahrudi Ramli,diserahkan
kepada alumninya untuk melakukan improvisasi dan inovasi K.H. A. Ghazali
Muchtar (alm.), dan K.H. Zarkasyi Hasbi Lc. Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri
terletak di desa Batung Cindai Alus yang kebanyakan penduduknya berpenghasilan
dari bertani (berkebun) dan beternak. Pondok Darul Hijrah tidak menganut Pondok
Kiyai yang alami, tidak menganut pula Pondok Yayasan, tetapi berusaha

merangkum dan mengambil segi positif dari keduanya.

Kiyai merupakan pimpinan pondok sekaligus pimpinan badan pengurus
yayasan yang mempunyai kekuasaan mutlak keluar dan ke dalam pondok, tetapi
harus  mempunyai program kerja dan mempertanggung jawabkan
kepemimpinannya setahun sekali kepada semua pihak dan badan pendiri dalam

rapat pleno terbuka. la dipilih oleh badan pendiri untuk masa tiga tahun,



78

sebagaimana pimpinan Gontor dipilih oleh badan wakaf untuk masa jabatan lima
tahun. Yayasan pendidikan pondok Darul Hijrah terdiri dari 2 badan, badan pendiri

dan badan pengurus.

Badan pendiri bersifat permanen merupakan badan legislative yang
anggotanya tidak bisa diberhentikan kecuali meninggal dunia, mengundurkan diri
dan pidana 5 tahun. Badan pengurus yang dipimpin oleh kiyai bersifat tidak
permanen merupakan badan eksekutif untuk masa jabatan tiga tahun, anggotanya
dapat diberhentikan kapan saja oleh badan pendiri. Oleh karena itu pondok dan
yayasan itu satu, yayasan didirikan agar pondok itu diakui keberadaanya oleh

negara.

3. Visidan Misi

Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional
memainkan peranan strategis dalam pembentukan karakter dan intelektualitas
santri. Salah satu aspek fundamental dalam penyelenggaraan pendidikan di pondok
pesantren adalah keberadaan visi dan misi yang menjadi landasan filosofis serta
arah pengembangan kelembagaan. Pondok ini memiliki visi besar, yakni
“Terwujudnya insan beriman, beramal sholeh, bertagwa, istiqomah, berwawasan
luas, unggul dan berprestasi.” Visi ini menggambarkan orientasi pondok dalam
mencetak pribadi yang tidak hanya taat secara spiritual, namun juga unggul dalam

prestasi akademik dan memiliki wawasan global.



79

Untuk mendukung pencapaian visi tersebut, pondok menetapkan beberapa
misi utama. Pertama, membentuk generasi unggul yang mengarah pada
terbentuknya Khaira Ummah, yaitu umat terbaik yang memiliki kontribusi nyata
dalam kehidupan masyarakat. Kedua, pondok mendidik dan mengembangkan
generasi mukmin yang memiliki keunggulan dalam akhlak, kesehatan jasmani,
wawasan keilmuan, serta kebebasan berpikir, yang pada akhirnya mampu
mengabdikan diri kepada masyarakat. Ketiga, proses pendidikan yang
dikembangkan menekankan keseimbangan antara ilmu pengetahuan agama dan
umum untuk membentuk sosok ulama yang intelektual. Keempat, pondok bertujuan
untuk mewujudkan warga negara yang memiliki kepribadian khas Indonesia, yang

ditandai dengan keimanan dan ketakwaan kepada Allah SWT.

Dalam operasionalisasi nilai-nilai pendidikan, pondok juga memiliki moto
dan Panca Jiwa yang menjadi pedoman hidup santri. Moto yang diusung mencakup
empat aspek penting: berbudi tinggi, berbadan sehat, berpengetahuan luas, dan
berpikir bebas. Nilai-nilai ini selaras dengan pendekatan pendidikan holistik yang

menekankan pengembangan kepribadian secara menyeluruh.

Adapun Panca Jiwa pondok terdiri atas lima nilai utama: keikhlasan,
kesederhanaan, berdikari, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan. Kelima nilai tersebut
merupakan dasar pembentukan karakter santri yang tangguh, mandiri, serta
memiliki solidaritas dan semangat ukhuwah yang tinggi. Panca Jiwa ini juga
menjadi ciri khas pondok pesantren dalam membentuk budaya kelembagaan yang

khas dan bermakna.



80

Struktur kepengurusan pondok ditata secara profesional dengan
menempatkan pimpinan, wakil pimpinan, serta kepala-kepala unit pendidikan dari
tingkat PAUD hingga SMA. Selain itu, terdapat pula bagian-bagian yang
menangani pengasuhan, pengajaran, minat dan bakat, rumah tangga, serta sarana
dan prasarana, yang semuanya dipimpin oleh tenaga profesional yang memiliki
kompetensi di bidangnya masing-masing. Kepemimpinan pondok berada di bawah
Drs. KH. Syahrudi Ramli, M.Fil.l. selaku pimpinan pondok.Dengan visi yang kuat,
misi yang jelas, nilai-nilai luhur dalam Panca Jiwa, serta struktur manajemen yang
tertata, pondok pesantren ini menunjukkan kesungguhan dalam mencetak generasi
unggul yang berkarakter Islami dan berdaya saing tinggi di tengah dinamika

kehidupan global.

4. Struktur Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri
1) Pimpinan : Drs. KH. Syahrudi Ramli, M.Fil.l.
2) Wakil Pimpinan : Abdulah Husin, S.Ag., M.Pd.1.

: Dr. M. Anshari, S.Th.l.,M.H.I.

3) Kabag. Sekretariat : Muhammad Firdausi Nuzula, LC
4) Kabag. Personalia . Azizah, S.Ag.

5) Kabag. Kepengasuhan : Muhammad Yusuf, S.Pd.l.

6) Kabag. Pengajaran : Wahyu Nurdiansyah, S.Fil.l., M.Ag.
7) Kabag. Rumah Tangga : Hamdani, S.Kom.

8) Kabag. Sarana Prasarana : Surur, S.Pd.1.

9) Kepala SMA - Umi Kulsum, S.Pd.l.

10) Kepala SMP : Eni Zulaikah, S.Pd.1.



81

11) Kepala SD : Khadijah, S.Pd.1., S.Pd.
12) Kepala PAUD : Hasnawati, S.Pd.I

5. Struktur Pengasuhan Santriwati

TABEL 4. 1 STRUKTUR PENGASUHAN SANTRIWATI PONDOK
PESANTREN DARUL HIJRAH PUTRI

N  Mukim PP Jumlah
1 |Kepala Pengasuhan 1 - 1
2 | Asrama dan Wali Asuh 7 1 8
3 | Pelayanan Tamu dan Wali Santriwati 1 1 2
4 | Keorganisasian 1 1 2
5 | Sarana dan Prasarana Pengasuhan 1 2 3
6 | Perizinan 2 3 5
7 | Tata Usaha 2 - 2
8 | Disiplin 2 1 3
9 | Ibadah 2 1 3

TOTAL 19 10 29

(Sumber:  Dokumen Bagian Pengasuhan Santriwati Pondok Pesantren
Darul Hijrah Putri Desember 2025)

Berdasarkan Tabel Data tersebut Struktur Pengasuhan Santriwati Pondok
Pesantren Darul Hijrah Putri menunjukkan bahwa sistem pengasuhan di pondok
telah dibangun secara terencana, terstruktur, dan profesional. Berdasarkan dokumen
resmi Bagian Pengasuhan Santriwati (Desember 2025), terdapat 29 orang pengasuh
yang bertugas dalam berbagai bidang pembinaan dan pelayanan untuk memastikan
seluruh aktivitas santriwati berjalan efektif dan sesuai dengan tujuan pendidikan
pesantren. Struktur pengasuhan dipimpin oleh Kepala Pengasuhan yang berjumlah
1 orang. Kepala pengasuhan memegang peran sentral dalam mengkoordinasikan

seluruh bagian, menyusun kebijakan umum pengasuhan, serta memastikan seluruh



82

pembinaan karakter berjalan sesuai visi pondok. Posisi ini berada pada tingkat
strategis karena bertanggung jawab atas keseluruhan arah pendidikan nonformal
santriwati.

Bagian Asrama dan Wali Asuh memiliki jumlah terbanyak kedua yaitu 8
orang, terdiri dari 7 mukim dan 1 PP (pulang-pergi). Bagian ini mempunyai fungsi
vital karena berinteraksi langsung dengan santriwati setiap hari. Para wali asuh
bertanggung jawab memantau kedisiplinan, kenyamanan, kebersihan, serta kondisi
psikologis santri di asrama. Keberadaan wali asuh menjadi jembatan komunikasi
efektif antara santri dan pengasuh, sekaligus barisan terdepan dalam proses
internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa. Bagian Pelayanan Tamu dan Wali Santriwati
terdiri dari 2 orang, masing-masing 1 mukim dan 1 PP. Bagian ini mengelola proses
penerimaan tamu, koordinasi dengan wali santri, serta layanan administrasi terkait
kedatangan atau komunikasi eksternal. Bagian ini penting dalam menjaga
keteraturan interaksi antara pondok dengan pihak luar agar tetap sesuai dengan tata
tertib dan prinsip keamanan pondok.

Terdapat 2 orang pengasuh (1 mukim dan 1 PP) yang mengelola bidang
keorganisasian santriwati. Bagian ini membina OSDA (Organisasi Santriwati Darul
Hijrah), memberikan arahan kepada pengurus, serta mengawasi pelaksanaan
kegiatan organisasi. Bagian Kkeorganisasian berperan besar dalam melatih
kepemimpinan santriwati. Bagian Sarana dan Prasarana memiliki 3 orang pengasuh,
terdiri dari 1 mukim dan 2 PP. Mereka bertanggung jawab terhadap kelengkapan

fasilitas asrama seperti kamar mandi, keamanan bangunan, serta kebutuhan logistik



83

pengasuhan. Peran ini memastikan lingkungan asrama aman, layak, dan
mendukung kenyamanan belajar santriwati.

Bagian Perizinan menjadi salah satu bagian dengan jumlah besar yaitu 5
orang, terdiri dari 2 mukim dan 3 PP. Tugas utama bagian ini adalah mengatur
administrasi izin keluar, izin kesehatan, dan izin kegiatan santri. Pengaturan izin
yang baik membantu menjaga keamanan dan kedisiplinan serta memastikan
mobilitas santri tetap terkontrol. Bagian Tata Usaha terdiri dari 2 orang pengasuh
mukim, yang menangani administrasi internal, penyusunan laporan, pengarsipan
data santri, serta korespondensi pengasuhan. Bagian ini merupakan pusat
dokumentasi dan memastikan kelancaran administratif.

Bagian Disiplin terdiri dari 3 orang (2 mukim dan 1 PP) yang mengawasi
pelaksanaan tata tertib dan kedisiplinan harian santriwati. Mereka bertugas
memberikan teguran, motivasi, atau pembinaan untuk santri yang melanggar aturan.
Bagian ini memiliki peran penting dalam menjaga ketertiban dan membentuk
karakter taat aturan. Bagian Ibadah, juga berjumlah 3 orang (2 mukim dan 1 PP),
mengawasi pelaksanaan ibadah wajib dan sunnah santri. Bagian ini memastikan
seluruh kegiatan keagamaan berjalan sebagaimana mestinya, termasuk salat
berjamaah, wirid, kegiatan keputrian, pembinaan adab ibadah, dan kajian
keagamaan.

Jadi Struktur pengasuhan santriwati Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri
terdiri dari 29 pengasuh, dengan 19 pengasuh mukim dan 10 pengasuh PP, yang
tersebar dalam sembilan bagian utama. Pembagian tugas ini menunjukkan bahwa

pondok memiliki sistem pembinaan yang: Kompleks dan terstruktur, Setiap bidang



84

pengasuhan memiliki fungsi yang jelas untuk mendukung proses pendidikan
karakter santri. Berorientasi pada pembentukan karakter, Bagian seperti asrama,
disiplin, dan ibadah sangat erat kaitannya dengan internalisasi nilai Panca Jiwa.
Didukung SDM yang cukup, Jumlah pengasuh di tiap bidang disesuaikan dengan
kebutuhan operasional harian pondok. Saling melengkapi, Setiap bagian
menjalankan fungsi berbeda, tetapi semuanya memiliki tujuan akhir: membentuk
santriwati yang berakhlak, mandiri, dan disiplin. Data ini memperkuat bahwa
Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri menjalankan sistem pengasuhan modern

terintegrasi yang menjadi fondasi penting bagi pembentukan karakter santriwati.

6. Pengurus Organisasi Santriwati Darul Hijrah Putri

TABEL 4.2PENGURUS ORGANISASI SANTRIWATI DARUL HIURAH

1

Fc Osda 6
2

Bagian Disiplin 10
3

Bagian Pengajaran 11
4

Bagian Bahasa 7
5

Bagian Ibadah 12
6

Bagian Tahfidz 5
7

Bagian Kebersihan 11
8

Bagian Kesenian 6
9

Bagian Unit Usaha 11
10

Bagian Penerimaan Tamu 12




85

11

Bagian Penerimaan Barang 8
12

Bagian Olahraga 6
13

Bagian Jurnalistik 5
14

Bagian Perpusatakaan 4
15

Bagian Kesehatan 8
16

Bagian Penerangan 6
17

Bagian Dapur 7
18

Koordinator Pramuka 20

TOTAL

155

(Sumber:  Dokumen Bagian Pengasuhan Santriwati Pondok Pesantren
Darul Hijrah Putri Desember 2025)

Berdasarkan table data tersebut mengenai struktur organisasi santriwati di
Pondok Pesantren Darul Hijrah menunjukkan bahwa sistem kepengurusan santri
telah dibentuk secara terstruktur dan mencakup berbagai bidang penting dalam
kehidupan pondok. Total terdapat 155 santriwati yang terlibat sebagai pengurus,
mencerminkan bahwa pondok memberikan ruang sangat luas bagi santri untuk
berlatih  kepemimpinan, manajemen kegiatan, dan tanggung jawab
sosial.Organisasi santri ini dikenal sebagai OSDA (Organisasi Santriwati Darul
Hijrah) dan terdiri dari berbagai bagian yang memiliki fungsi, tugas, dan wewenang
masing-masing.Bagian inti kepengurusan adalah FC OSDA yang berjumlah 6
orang. Mereka bertindak sebagai pimpinan tertinggi organisasi santriwati yang

mengkoordinasi seluruh bidang serta menjadi penghubung antara pengurus dengan



86

pihak pengasuhan pondok. Keberadaan FC OSDA sangat strategis karena menjadi

poros kebijakan dan pelaksana program-program besar di lingkungan santri.

Selanjutnya, terdapat Bagian Disiplin yang berjumlah 10 orang yang
bertugas menegakkan tata tertib pondok, memastikan keteraturan kegiatan harian,
dan mengawasi kedisiplinan santriwati dalam menjalankan aturan. Disiplin ini
berfungsi sebagai fondasi pendidikan karakter, sehingga peran bagian ini sangat
signifikan. Bagian Pengajaran, terdiri dari 11 orang, bertanggung jawab dalam
mengelola kegiatan belajar santri, memonitor kehadiran, mengatur jadwal belajar
malam, dan mendukung program pendidikan formal maupun nonformal. Di sisi
kemampuan bahasa, Bagian Bahasa yang berjumlah 7 orang mengelola pembinaan
bahasa Arab dan Inggris, termasuk program muhadharah, mufradat, serta
kedisiplinan penggunaan bahasa sehari-hari.

Untuk pembinaan ibadah, Bagian lIbadah yang terdiri dari 12 orang
memastikan kedisiplinan ibadah wajib dan sunnah, mengelola jadwal imam,
muadzinah, serta mengawasi kegiatan keagamaan santriwati lainnya. Sementara itu,
Bagian Tahfidz sebanyak 5 orang bertanggung jawab membina hafalan Al-Qur’an,
mengatur setoran hafalan, serta memotivasi santriwati untuk meningkatkan kualitas
tilawah. Pembiasaan hidup bersih menjadi bagian penting dalam pendidikan
pondok, sehingga ada Bagian Kebersihan yang berjumlah 11 orang. Mereka
mengatur kebersihan asrama, kamar mandi, area kelas, serta lingkungan sekitar
pondok.

Kehidupan santriwati juga difasilitasi melalui pengembangan minat bakat.

Oleh karena itu, Bagian Kesenian (6 orang) dan Bagian Olahraga (6 orang) berperan



87

mengembangkan kreativitas dan kesehatan jasmani santriwati melalui berbagai
kegiatan ekstrakurikuler. Di bidang perekonomian, Bagian Unit Usaha yang terdiri
dari 11 orang bertanggung jawab mengelola kegiatan kewirausahaan santri seperti
koperasi, kantin, atau usaha kecil lainnya. Peran ini selaras dengan pembentukan
karakter kemandirian dan jiwa usaha. Untuk mendukung tata kelola lingkungan,
terdapat Bagian Penerimaan Tamu (12 orang) yang mengatur mekanisme
kedatangan tamu, serta Bagian Penerimaan Barang (8 orang) yang fokus pada
pemeriksaan barang titipan untuk santri agar sesuai dengan tata tertib pondok.
Bidang literasi diperkuat oleh Bagian Jurnalistik (5 orang) yang mengelola
buletin, dokumentasi kegiatan, serta pengembangan kemampuan menulis
santriwati. Selain itu, Bagian Perpustakaan yang terdiri dari 4 orang mengatur
administrasi peminjaman buku dan menjaga ketertiban ruang baca. Dari aspek
kesehatan, Bagian Kesehatan (8 orang) bertugas memberikan pertolongan pertama,
mencatat santri yang sakit, serta berkoordinasi dengan pengasuh untuk penanganan
lanjutan. Bagian Penerangan, berjumlah 6 orang, mengelola publikasi internal
pondok seperti pengumuman, informasi kegiatan, dan penyampaian peraturan.
Dukungan operasional dapur dijalankan oleh Bagian Dapur (7 orang) yang
membantu pengelolaan konsumsi harian, serta koordinasi dengan bagian logistik
pondok. Terakhir, bagian dengan jumlah anggota terbanyak adalah Koordinator
Pramuka, yaitu 20 orang. Bagian ini mengelola kegiatan kepramukaan yang
menjadi wajib bagi seluruh santriwati dan berperan penting dalam pembentukan

karakter disiplin, kerjasama, dan kemandirian.



88

Secara keseluruhan, data ini menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Darul
Hijrah membangun sistem kepengurusan santri yang luas dan menyeluruh. Melalui
organisasi tersebut, santriwati dilatin dalam menghadapi tanggung jawab,
mengembangkan kemampuan kepemimpinan, serta memahami nilai-nilai Panca
Jiwa Pondok yang diintegrasikan melalui aktivitas organisasi sehari-hari. Jumlah
total 155 pengurus mencerminkan besarnya peran santriwati dalam menopang

kehidupan pondok dan menjadi sarana pembentukan karakter yang efektif.

7. Keadaan Santriwati Mukim, Mudabbiroh dan Wali Asuh Asrama

TABEL 4. 3 KEADAAN SANTRIWATI ,MUDABBIROH DAN WALI
ASUH ASRAMA PONDOK PESANTREN DARUL HIJRAH PUTRI

No Nama Asrama

Rata2
pperkamar
Santriwati

el R R \\/ali Asuh

1 | Sayyidah Fatimah | 224 [ 13 | 15 | 198 | 26
2 | Sayyidah Khodijah | 403 |24 | 18 | 383 | 20
3 Ummi Hani 174 | 9| 14 | 156 | 18
4 Zainab 138 (10 [ 19 | 138 0

Jumlah 939 [ 56 | 939|875 |64

(Sumber: Dokumen Biro Pengasuhan Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri
Desember 2025 dan wawancara dengan Kepala Biro Pengasuhan Santriwati
tanggal 3 Desember 2025)

Berdasarkan Data pada Tabel tersebut menunjukkan gambaran umum
mengenai kondisi asrama, jumlah santriwai, serta keberadaan mudabbiroh dan wali
asuh yang bertugas di Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri. Secara keseluruhan
terdapat 4 asrama utama, dengan total daya tampung 939 santriwati, yang terbagi

ke dalam 56 kamar. Dari data tersebut terlihat bahwa rata-rata jumlah santriwati per



89

kamar adalah antara 14 hingga 19 orang, tergantung kapasitas masing-masing
asrama.

Asrama Sayyidah Fatimah memiliki daya tampung 224 santriwati dengan
13 kamar. Rata-rata penghuni setiap kamar adalah 15 orang. Saat pengumpulan
data, jumlah santriwati yang menghuni asrama ini sebanyak 198 santriwati, dibina
oleh 26 mudabbiroh serta 2 wali asuh.Jumlah mudabbiroh yang cukup besar
menunjukkan bahwa asrama ini memiliki sistem pembinaan yang kuat dan intensif,
terutama karena jumlah santri yang menempati asrama ini cukup banyak. Asrama
terbesar adalah Sayyidah Khodijah, dengan daya tampung 403 orang dalam 24
kamar, dan rata-rata 18 santriwati per kamar. Dari kapasitas tersebut, terisi 383
santriwati. Asrama ini dibina oleh 20 mudabbiroh dan 1 wali asuh. Mengingat
jumlah santriwati yang sangat besar, keberadaan mudabbiroh memiliki peran yang
sangat strategis dalam membina kedisiplinan, kebersihan, dan kenyamanan
santriwati. Jumlah wali asuh yang hanya satu orang menunjukkan bahwa
pembinaan harian lebih banyak dibantu oleh mudabbiroh sebagai perpanjangan
tangan pengasuhan.

Asrama Ummi Hani memiliki daya tampung 174 santriwati, terdiri dari 9
kamar dengan rata-rata 14 orang per kamar. Santri yang menghuni berjumlah 156
orang, dibimbing oleh 18 mudabbiroh dan 3 wali asuh. Jumlah wali asuh pada
asrama ini merupakan yang terbanyak di antara asrama lain. Hal ini menunjukkan
bahwa asrama Ummi Hani mendapatkan perhatian khusus dalam hal
pendampingan, baik dari sisi kedisiplinan maupun pembinaan karakter. Asrama

Zainab memiliki daya tampung 138 santriwati dengan 10 kamar, rata-rata 19 orang



90

per kamar. Jumlah santriwati yang menghuni asrama ini adalah 138 orang, sesuai
dengan kapasitas maksimal.Menariknya, asrama ini tidak memiliki mudabbiroh
yang tercatat dalam data, namun tetap memiliki 1 wali asuh. Ketiadaan mudabbiroh
ini dapat menjadi perhatian dalam pembinaan harian, mengingat jumlah santriwati
cukup besar dan berada dalam kondisi full capacity.

Rekapitulasi Keadaan Asrama, Jika seluruh data dijumlahkan: Total daya
tampung santriwati : 939 orang, Total santriwati yang menghuni : 875 orang, Total
kamar : 56 kamar, Total mudabbiroh : 64 orang, Total wali asuh : 7 orang.Jumlah
santriwati yang menghuni belum mencapai total daya tampung, menunjukkan
bahwa pondok masih memiliki ruang untuk penambahan santri. Namun demikian,
rata-rata penghuni per kamar masih berada dalam batas wajar untuk ukuran pondok
pesantren dengan sistem asrama.

Data ini menggambarkan bahwa sistem asrama di Pondok Pesantren Darul
Hijrah Putri telah diatur secara terstruktur dan proporsional dalam hal: Kapasitas
asrama, Jumlah santri, Ketersediaan mudabbiroh, Keberadaan wali asuh. Jumlah
mudabbiroh yang cukup besar (64 orang) menunjukkan bahwa Pondok Pesantren
Darul Hijrah Putri memberikan perhatian serius pada pembinaan harian santriwati.
Keberadaan mudabbiroh sebagai mentor kamar membantu menjaga kedisiplinan,
kebersihan, serta internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa. Sedangkan 7 wali asuh
berperan sebagai pembimbing utama yang memastikan proses pengasuhan berjalan
sesuai visi pondok. Variasi jumlah wali asuh di tiap asrama menunjukkan
penyesuaian terhadap karakteristik masing-masing asrama, baik dari segi jumlah

penghuni maupun intensitas pembinaan yang dibutuhkan. Secara keseluruhan, data



91

ini memperlihatkan bahwa Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri telah memiliki
sistem asrama yang tertata dengan baik dan mendukung proses pembentukan

karakter santriwati secara efektif.

B. Penyajian Data

Data yang disajikan adalah data hasil dari penelitian lapangan yang dilakukan
peneliti tentang Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok pada Karakter Santriwati di
Pondok Pesantren Darul Hijrah. Penyajian data ini dikemukan sesuai berdasarkan
fokus penelitian, sebagai berikut :

1. Data Tentang nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang diintegrasikan dalam
kehidupan santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah.

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan Wakil Pimpinan
Pondok Pesantren Darul Hijrah, diketahui bahwa proses integrasi nilai-nilai Panca
Jiwa Pondok menjadi bagian integral dari sistem pendidikan dan pembinaan
karakter di lingkungan pesantren. Nilai-nilai tersebut meliputi keikhlasan,
kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang menjadi ruh
kehidupan santriwati.Setiap tahun ajaran baru, Pondok Pesantren Darul Hijrah
menyelenggarakan kegiatan Khutbatul Arsy, sebuah acara tahunan yang menjadi
tradisi khas pesantren. Acara ini dihadiri oleh seluruh warga pondok, mulai dari
pimpinan, dewan guru, musyrifah, hingga seluruh santriwati. Berdasarkan hasil
wawancara, kegiatan ini tidak hanya berfungsi sebagai acara pembukaan tahun
ajaran, tetapi juga sebagai sarana penanaman kembali nilai-nilai dasar pondok

kepada seluruh warga pesantren.



92

Berdasarkan wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok, Beliau
menggambarkan bahwa proses integrasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok (keikhlasan,
kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang bertanggung
jawab) dilakukan secara sistematis, terstruktur, dan menyeluruh melalui seluruh
aspek kehidupan pesantren. Integrasi ini tidak hanya diwujudkan melalui kegiatan
akademik, tetapi juga melalui pola hidup, interaksi sosial, kegiatan asrama,
keteladanan pendidik, serta sistem manajemen pondok yang berjalan selama 24 jam

dalam satu lingkungan.*

Wakil pimpinan menjelaskan bahwa nilai Panca Jiwa tidak diajarkan
sebagai teori tersendiri, tetapi diintegrasikan secara langsung ke dalam seluruh
aktivitas harian santriwati. Nilai keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian,
ukhuwah, dan kebebasan disisipkan pada kegiatan belajar, ibadah, tugas harian,
metode pembelajaran, interaksi sosial, bahkan tata cara berpakaian dan penggunaan

fasilitas pondok.

Nilai keikhlasan terintegrasi dalam kegiatan ibadah dan belajar, di mana
setiap santriwati dibiasakan memulai aktivitas dengan niat yang lurus sebagali
bentuk pengamalan nilai spiritual. Nilai kesederhanaan tercermin dalam pola
makan, tempat tinggal, perangkat teknologi, hingga gaya hidup santriwati yang
diarahkan untuk menghindari sikap berlebih-lebihan. Nilai kemandirian

dimasukkan melalui penugasan harian, aktivitas kebersihan, manajemen waktu, dan

! Wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok yaitu Ustadz AH, Selasa 02 Desember 2025,
Pukul 10.00 WITA.,”.



93

pengelolaan kebutuhan diri. Nilai ukhuwah Islamiyah diintegrasikan melalui
interaksi sosial yang mengedepankan sikap tolong-menolong, saling menghormati,
serta menjaga harmoni. Nilai kebebasan yang bertanggung jawab disisipkan dalam

kegiatan organisasi, pengambilan keputusan, serta latihan kepemimpinan.

Wakil Pimpinan Pondok menjelaskan bahwa Khutbatul Arsy adalah
momentum spiritual dan edukatif yang menandai awal perjalanan pendidikan
santriwati. Di dalamnya, para pimpinan menegaskan kembali nilai-nilai Panca Jiwa
Pondok sebagai pedoman hidup selama berada di Darul Hijrah. Dalam kesempatan
tersebut, pimpinan pondok memberikan tausiyah dan pengarahan yang menekankan
pentingnya menjalani kehidupan pesantren dengan semangat ikhlas, sederhana,

mandiri, bersaudara, dan bebas yang bertanggung jawab.

Observasi lapangan menunjukkan bahwa suasana Khutbatul Arsy
berlangsung khidmat dan penuh makna. Seluruh santriwati duduk berbaris rapi di
lapangan utama pondok, mendengarkan dengan penuh perhatian setiap pesan yang
disampaikan. Di tengah kegiatan tersebut, para santriwati tidak hanya
mendengarkan ceramabh, tetapi juga diajak untuk memahami makna simbolik dari
Panca Jiwa Pondok. Misalnya, nilai keikhlasan disimbolkan dengan pembacaan niat
tulus untuk menuntut ilmu karena Allah, sedangkan kemandirian tercermin dalam
semangat mempersiapkan diri menghadapi tahun ajaran baru tanpa bergantung pada

bantuan orang lain.

Selain melalui kegiatan Khutbatul Arsy, integrasi nilai-nilai Panca Jiwa juga

dilakukan secara lebih mendalam melalui kuliah kepondokan. Berdasarkan



94

wawancara dengan pengasuh, kegiatan ini merupakan program wajib bagi seluruh
santriwati di awal tahun ajaran. Kuliah kepondokan adalah media pembelajaran
nilai dan budaya pesantren. Di sini kami mengenalkan sejarah pondok, visi-misi,
serta makna Panca Jiwa agar para santriwati memahami dasar moral kehidupan

mereka di Darul Hijrah,ungkap Wakil Pimpinan Pondok.

Materi kuliah kepondokan mencakup topik-topik seperti sejarah berdirinya
pesantren, peran pendiri dalam merumuskan nilai-nilai pondok, serta aplikasi nyata
dari setiap unsur Panca Jiwa dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, pada sesi
tentang keikhlasan, santriwati dibimbing untuk memahami bahwa seluruh amal di
pesantren, baik belajar maupun melayani sesama, harus diniatkan semata-mata
karena Allah SWT. Pada sesi tentang kesederhanaan, mereka diajak merenungi

makna hidup hemat, disiplin, dan tidak berlebihan dalam gaya hidup.

Observasi di lapangan juga menunjukkan bahwa penyampaian kuliah
kepondokan dilakukan dengan pendekatan partisipatif. Para pengasuh sering
mengaitkan materi dengan realitas kehidupan santriwati sehari-hari, sehingga nilai-
nilai yang disampaikan tidak terasa abstrak, melainkan kontekstual. Misalnya,
pembina asrama mendorong santriwati untuk menampilkan kemandirian dalam
menjaga kebersihan kamar, keikhlasan saat piket, serta ukhuwah dalam membantu
teman yang kesulitan. Melalui pendekatan seperti ini, nilai-nilai Panca Jiwa dihayati

tidak hanya melalui hafalan, tetapi melalui praktik nyata.

Berdasarkan hasil wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok Pesantren

Darul Hijrah, nilai-nilai Panca Jiwa bukan sekadar slogan atau prinsip normatif,



95

tetapi menjadi pedoman hidup dan karakter dasar bagi setiap santriwati. Nilai-nilai
tersebut diajarkan melalui pembiasaan, keteladanan, serta aturan kehidupan

pesantren yang konsisten.
a. Nilai Keikhlasan

Nilai keikhlasan menjadi inti dari seluruh kegiatan pendidikan di pondok.
Dalam wawancara, Ustadz MA. menyatakan bahwa “setiap kegiatan santriwati
diarahkan untuk melatih niat yang tulus, agar apa pun yang mereka lakukan
diniatkan sebagai ibadah kepada Allah.”? Keikhlasan diinternalisasikan melalui
pembiasaan seperti piket kebersihan, pelayanan kegiatan pondok, membantu guru,
dan kegiatan sosial lainnya. Santriwati dibimbing untuk melakukan setiap tugas
tanpa pamrih dan tidak mengharapkan pujian. Hal ini dilakukan dengan pendekatan
spiritual melalui nasihat dan kajian akhlak tentang pentingnya niat yang lurus.
Bentuk nyata keikhlasan juga tampak ketika santriwati menjalani kehidupan yang
penuh keteraturan dan tanggung jawab, tanpa mengeluh atas tugas yang diberikan.
Dengan demikian, nilai keikhlasan tidak hanya menjadi ajaran verbal, tetapi

menjadi bagian dari kepribadian yang terwujud dalam keseharian mereka.

Keikhlasan merupakan jiwa pertama yang menjadi fondasi bagi semua amal
di pesantren. Berdasarkan hasil wawancara dengan santriwati, keikhlasan
ditanamkan sejak awal santriwati masuk pondok, terutama melalui kegiatan

Khutbatul Arsy dan kuliah kepondokan, di mana pimpinan menekankan pentingnya

2 Wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok yaitu Ustadz MA, Senin 20 Oktober 2025,
Pukul 10.26 WITA.,”.



96

niat belajar dan beramal semata-mata karena Allah SWT.Dalam keseharian, nilai
keikhlasan diwujudkan melalui kegiatan seperti piket kebersihan, pelayanan acara
pondok, dan kerja bakti. Santriwati diajarkan untuk tidak mengharapkan imbalan

atas setiap tugas yang dilakukan.

Salah satu responden menyatakan, “Kami diajarkan bahwa semua kegiatan
di pondok harus diniatkan ibadah. Kalau kita piket atau membantu teman, itu bagian
dari ibadah, bukan kewajiban karena diperintah.”Keikhlasan juga tampak dalam
disiplin ibadah, seperti salat berjamaah dan tilawah Al-Qur’an. Nilai ini melatih
santriwati untuk bekerja dan beramal dengan tulus tanpa pamrih, sehingga
membentuk karakter sabar dan tangguh.®

b. Nilai Kesederhanaan

Kesederhanaan merupakan nilai yang mencerminkan keseimbangan dan
kesadaran diri. Berdasarkan hasil wawancara, kesederhanaan di Darul Hijrah
diterapkan dalam berbagai aspek: pola hidup, berpakaian, berbicara, hingga
penggunaan fasilitas. Fasilitas yang disediakan di pondok dibuat seadanya agar

santriwati terbiasa hidup sederhana dan tidak konsumtif.

Ustadz MA menjelaskan, “Kami ingin membentuk kesadaran bahwa hidup
sederhana itu bukan karena tidak mampu, tetapi karena ingin menjaga hati dari sifat
berlebihan.”*

Nilai ini membentuk karakter santriwati yang rendah hati, hemat, dan
bersyukur atas segala nikmat yang diterima.Kesederhanaan juga tampak dalam

sikap mereka sehari-hari: berpakaian sopan, berbicara lembut, serta menjauhi

3 Wawancara dengan Santriwati yaitu SR, Kamis 30 Oktober 2025, Pukul 09.30 WITA.,”.
4 Wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok yaitu Ustadz MA, Senin 20 Oktober 2025,
Pukul 10.26 WITA.,”.



97

perilaku pamer. Dengan hidup sederhana, santriwati belajar menilai sesuatu

berdasarkan manfaat, bukan tampilan luar.

Kesederhanaan di Pondok Pesantren Darul Hijrah bukan hanya soal
penampilan, tetapi menyangkut pola pikir dan sikap hidup. Berdasarkan wawancara
dengan santriwati, kesederhanaan diterapkan dalam berbagai aspek: makanan,
pakaian, dan perilaku. Fasilitas pondok yang serba sederhana bukan karena
keterbatasan, melainkan untuk melatih pengendalian diri dan rasa syukur.Dalam
observasi, terlihat bahwa santriwati hidup dengan peraturan yang ketat, tidak
diperbolehkan membawa barang mewah atau aksesori berlebihan. Hal ini menjadi

latihan nyata untuk menumbuhkan rasa gana’ah (menerima dengan lapang hati).

Menurut Wakil Pimpinan Pondok, “Kesederhanaan mendidik santriwati
agar tidak sombong dan terbiasa hidup hemat. Dari sini lahir jiwa tangguh dan tidak
mudah putus asa.”Nilai kesederhanaan menumbuhkan Kkarakter santriwati yang

rendah hati, hemat, dan memiliki empati tinggi terhadap sesama.

c. Nilai Kemandirian

Kemandirian menjadi nilai penting dalam sistem pembinaan santriwati.
Pondok menanamkan semangat kemandirian melalui pembiasaan mengurus diri
sendiri, mengatur waktu, mencuci pakaian, serta melaksanakan tanggung jawab
tanpa bergantung pada orang lain. Melalui program Santri Mandiri, para santriwati
dilibatkan dalam kegiatan wirausaha sederhana seperti kantin kejujuran dan
koperasi santri. Dari kegiatan ini, mereka belajar mengelola keuangan, bekerja

sama, dan menghargai hasil usaha. Ustadz MA menjelaskan bahwa kemandirian ini



98

bertujuan untuk menumbuhkan tanggung jawab moral dan mental yang kuat. Selain
itu, santriwati juga diberi tanggung jawab mengelola kegiatan asrama dan
organisasi. Semua ini membentuk mental kepemimpinan, daya juang, serta

kemampuan mengelola diri dengan baik.

Kemandirian merupakan jiwa yang menjadi ciri khas pendidikan pesantren.
Pondok melatih santriwati untuk tidak bergantung pada orang lain dalam hal
apapun, termasuk urusan pribadi. Berdasarkan wawancara dengan santriwati,
kegiatan harian seperti mencuci pakaian, menata kamar, mengatur waktu belajar,
hingga menyiapkan kebutuhan ibadah dilakukan secara mandiri. Program Santri
Mandiri menjadi sarana penting dalam menanamkan nilai ini. Santriwati diberi
kesempatan untuk berwirausaha kecil melalui koperasi dan kantin kejujuran. Dari

situ mereka belajar tentang tanggung jawab, pengelolaan keuangan, dan etika kerja.

Salah satu santriwati menjelaskan, “Kami diajarkan untuk bisa mengurus
semuanya sendiri, tidak selalu bergantung pada musyrifah. Dari sini kami belajar
disiplin dan menghargai waktu.” Kemandirian yang tertanam kuat ini membentuk
pribadi santriwati yang mampu mengambil keputusan dan menghadapi tantangan

secara bijak.

d. Nilai Ukhuwah Islamiyah

Ukhuwah Islamiyah merupakan nilai yang menekankan persaudaraan,
kebersamaan, dan kasih sayang antar sesama. Pondok Darul Hijrah menanamkan
nilai ini melalui kegiatan kebersamaan seperti gotong royong, musyawarah, dan

peringatan hari besar Islam.Dalam wawancara dijelaskan bahwa santriwati berasal



99

dari berbagai daerah dan latar belakang. Hal ini menjadi tantangan sekaligus
peluang untuk menumbuhkan rasa persaudaraan lintas budaya. Pengasuh
mendorong santriwati untuk menyelesaikan perbedaan dengan cara musyawarah
dan saling menghormati. Melalui interaksi sosial yang intens, santriwati belajar
menumbuhkan empati, solidaritas, dan semangat kerja sama. Ukhuwah Islamiyah
di sini tidak hanya berarti hubungan horizontal antar santri, tetapi juga hubungan

vertikal dengan Allah melalui kesadaran akan tanggung jawab sosial.

Nilai ukhuwah Islamiyah mencerminkan semangat persaudaraan,
solidaritas, dan gotong royong antar santriwati. Berdasarkan hasil wawancara, nilai
ini tampak dalam kegiatan kebersamaan seperti musyawarah asrama, gotong
royong, dan peringatan hari besar Islam.Interaksi sosial santriwati yang berasal dari
berbagai daerah melatih mereka untuk menghargai perbedaan budaya dan karakter.
Ketika terjadi perselisihan kecil, santriwati diarahkan untuk menyelesaikannya

melalui musyawarah.

Seorang pengasuh mengatakan, “Kami tekankan bahwa ukhuwah itu bagian
dari ibadah. Kalau ada perbedaan pendapat, selesaikan dengan cara yang baik.”Dari
nilai ini, terbentuk sikap tolong-menolong, toleransi, dan solidaritas sosial yang
tinggi antar santriwati.®

e. Nilai Kebebasan

Kebebasan di Darul Hijrah bukan berarti bebas tanpa batas, melainkan
kebebasan yang bertanggung jawab dan berlandaskan nilai-nilai Islam. Santriwati

diberi kesempatan untuk berpendapat, berorganisasi, dan mengembangkan

> Wawancara dengan Wali Asuh yaitu NA, Sabtu 18 Oktober 2025, Pukul 10.00 WITA.,”.



100

kreativitasnya. Namun, semua itu dilakukan dalam koridor disiplin dan adab

pesantren.

Kebebasan berpikir dan berpendapat difasilitasi melalui kegiatan seperti
forum musyawarah santri, latihan pidato, dan organisasi OSDA. Santriwati
didorong untuk berani menyampaikan gagasan dengan sopan dan menghargai
pendapat orang lain. Dengan demikian, nilai kebebasan menjadi sarana pendidikan

karakter yang menumbuhkan kemandirian berpikir dan tanggung jawab moral.

Kebebasan di pesantren dimaknai sebagai kebebasan yang bertanggung
jawab. Santriwati diberikan ruang untuk berpendapat, berkreasi, dan berorganisasi
melalui wadah OSDA (Organisasi Santri Darul Hijrah). Namun, kebebasan tersebut
tetap dibatasi oleh norma Islam dan tata tertib pondok.Menurut pengasuh,
“Kebebasan di sini bukan berarti bebas tanpa aturan, tapi bebas memilih kebaikan
dan bebas mengembangkan potensi selama tidak melanggar adab.”Kebebasan yang
diarahkan seperti ini mendorong santriwati menjadi individu yang percaya diri,

berani menyampaikan pendapat, namun tetap menjaga sopan santun dan disiplin.

Selain internalisasi nilai melalui kegiatan edukatif dan pembiasaan, Pondok
Pesantren Darul Hijrah juga meneguhkan nilai-nilai tersebut melalui penanaman
simbolik di lingkungan fisik pondok. Berdasarkan observasi, di berbagai sudut
pesantren, seperti area kelas dan asrama terpajang slogan yang memuat pesan moral
dari Panca Jiwa Pondok. Di antara slogan tersebut tertulis, Ikhlas Beramal karena

Allah,Hidup Sederhana adalah Kemuliaan,dan Mandiri dalam Kebaikan. Tulisan-



101

tulisan ini bukan sekadar hiasan, tetapi bagian dari strategi pembentukan karakter

melalui lingkungan simbolik (hidden curriculum).

Ketika ditanya mengenai makna pemasangan slogan tersebut, Wakil
Pimpinan Pondok menjelaskan bahwa Tujuan kami adalah menciptakan atmosfer
pendidikan yang menanamkan nilai di setiap sudut pondok. Setiap kali santriwati
membaca tulisan itu, mereka diingatkan kembali akan prinsip hidup pondok dan
tanggung jawab moralnya. Hal ini menunjukkan bahwa pondok memahami
pentingnya pembelajaran yang berlangsung secara tidak langsung dan
berkesinambungan. Melalui pengamatan, terlihat bahwa keberadaan slogan tersebut
memberi pengaruh positif terhadap kesadaran moral santriwati. Mereka terbiasa
membaca dan merenungi makna yang terkandung dalam setiap kalimat yang
terpampang. Dalam beberapa kasus, pengasuh bahkan menjadikan slogan tersebut

sebagai bahan refleksi saat kegiatan muhasabah malam atau pembinaan karakter.

Kegiatan seperti Khutbatul Arsy (kuliah kepondokan) dan pemasangan
slogan nilai-nilai pondok menunjukkan adanya proses internalisasi nilai yang
berlapis. Pertama, pada level kognitif, santriwati memahami makna dan tujuan
Panca Jiwa Pondok. Kedua, pada level afektif, mereka mulai menumbuhkan
kesadaran dan penghargaan terhadap ni lai-nilai tersebut melalui nasihat dan
keteladanan pengasuh. Ketiga, pada level psikomotorik, nilai-nilai itu diwujudkan

dalam perilaku nyata sehari-hari.

Model integrasi seperti ini sejalan dengan konsep pendidikan karakter Islam

yang menekankan keseimbangan antara pengetahuan, penghayatan, dan



102

pengamalan. Nilai-nilai Panca Jiwa Pondok bukan hanya diajarkan, tetapi
dihidupkan melalui budaya pesantren yang menyentuh seluruh dimensi kehidupan

santriwati baik di kelas, di asrama, maupun di ruang sosial mereka.

Berdasarkan hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi, implementasi
nilai-nilai Panca Jiwa Pondok di Pondok Pesantren Darul Hijrah tercermin secara
nyata dalam berbagai kegiatan santriwati, baik kegiatan akademik, keagamaan,
pengasuhan asrama, maupun kegiatan organisasi. Nilai-nilai Panca Jiwa tidak
diajarkan sebagai mata pelajaran tersendiri, tetapi diintegrasikan ke dalam seluruh
aktivitas kehidupan santriwati, sehingga membentuk pola perilaku dan karakter
secara berkelanjutan.

Nilai keikhlasan diwujudkan dalam kegiatan santriwati melalui pembiasaan
melaksanakan tugas tanpa pamrih, seperti piket kebersihan, kepanitiaan kegiatan
pondok, dan pelayanan terhadap sesama santri. Santriwati dilatih untuk menerima
amanah dengan niat ibadah serta melaksanakan kegiatan belajar, ibadah, dan
organisasi secara konsisten tanpa mengharapkan penghargaan materi. Keikhlasan
juga tampak dalam kepatuhan santriwati terhadap aturan pondok dan kesiapan
menerima arahan dari pengasuh.

Kesederhanaan terimplementasi dalam kegiatan santriwati melalui pola
hidup yang bersahaja, seperti penggunaan pakaian seragam yang sederhana,
pembatasan penggunaan barang pribadi, serta pengelolaan kebutuhan sehari-hari
secara hemat. Dalam kegiatan makan bersama, penggunaan fasilitas asrama, dan

aktivitas belajar, santriwati dibiasakan untuk tidak berlebihan dan menghargai apa



103

yang tersedia. Nilai ini membentuk sikap rendah hati dan rasa syukur dalam
menjalani kehidupan pesantren.

Kemandirian santriwati tampak dalam berbagai kegiatan yang menuntut
tanggung jawab pribadi, seperti mengatur jadwal belajar dan ibadah, mengelola
kebersihan kamar, serta menyelesaikan tugas akademik dan kepesantrenan secara
mandiri. Selain itu, melalui kegiatan organisasi santri dan kepengurusan asrama,
santriwati dilatih untuk mengambil keputusan, memimpin kegiatan, serta
menyelesaikan permasalahan secara mandiri dengan bimbingan pengasuh.

Nilai ukhuwah Islamiyah diimplementasikan melalui kegiatan
kebersamaan, seperti shalat berjamaah, belajar kelompok, kerja bakti, dan kegiatan
sosial keagamaan. Santriwati dibiasakan untuk saling membantu, menghormati
perbedaan latar belakang, serta menyelesaikan konflik melalui musyawarah.
Interaksi intensif dalam kehidupan berasrama memperkuat rasa persaudaraan,
solidaritas, dan empati antar santriwati.

Kebebasan yang bertanggung jawab diwujudkan dengan memberikan ruang
kepada santriwati untuk berpendapat, berkreasi, dan berorganisasi, seperti dalam
kegiatan OSIS pondok atau kepengurusan santri. Namun, kebebasan tersebut tetap
berada dalam koridor aturan pondok dan nilai-nilai Islam. Santriwati dilatih untuk
memahami batasan kebebasan, menaati tata tertib, serta bertanggung jawab atas
setiap keputusan dan tindakan yang diambil.

Implementasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok pada kegiatan santriwati
menunjukkan bahwa proses pendidikan di Pondok Pesantren Darul Hijrah

berlangsung secara holistik dan kontekstual. Nilai-nilai tersebut tidak hanya



104

dipahami secara konseptual, tetapi dipraktikkan secara langsung dalam aktivitas

sehari-hari santriwati. Dengan demikian, kegiatan santriwati menjadi media utama

internalisasi nilai Panca Jiwa dalam membentuk karakter religius, mandiri,

sederhana, dan bertanggung jawab.

Tabel 4.4. Analisis Implementasi Nilai-Nilai Panca Jiwa Pondok pada

Kegiatan Santriwati

Pelaksanaan piket ||“Santriwati Keikhlasan ditanamkan
kebersihan, dibiasakan melalui pembiasaan
Keikhlasan kepanitiaan menjalankan tugas |tugas harian sehingga
kegiatan pondok, |ldengan niat ibadah, |[santriwati memahami
dan tugas asrama ||bukan karena takut |[makna beramal tanpa
tanpa pamrih hukuman” pamrih
Pola hidup I:a:ﬁimembatam Kesederhanaan
sederhana dalam ~ [|92Y@ MAUP menjadi budaya pondok
. santriwati agar
Kesederhanaan |berpakaian, makan, terbiasa hidu yang membentuk
dan penggunaan P mental tahan uji dan
- sederhana dan . .
fasilitas pondok ’ tidak konsumtif
bersyukur
Mengatur jadwal “Santriwati dilatih |[Kemandirian dilatih
belajar, ibadah, mengurus secara bertahap melalui
Kemandirian |kebersihan kamar, |keperluannya rutinitas harian dan
serta tanggung sendiri sejak awal (tanggung jawab
jawab pribadi mondok” individual
Kerja bakti, belajar “Hldup di asrama ||\ ook tumbuh
kelompok, shalat ||[mengajarkan kami - .
Ukhuwah : . melalui interaksi
. berjamaah, dan saling membantu | . .
Islamiyah ) . intensif dan kehidupan
kehidupan dan menghargai : S
’ kolektif santriwati
berasrama perbedaan
Kebebasan yang ||Kegiatan organisasi||“Santriwati diberi Kebebasan diarahkan
: agar tetap dalam
Bertanggung ||santri, ruang berpendapat, : L
! - koridor nilai dan aturan
Jawab musyawarah, dan |{tetapi harus siap pondok




105

penyampaian bertanggung
pendapat jawab”’

Berdasarkan tabel di atas, dapat disimpulkan bahwa implementasi nilai-nilai

Panca Jiwa Pondok di Pondok Pesantren Darul Hijrah tidak berlangsung secara
sporadis, melainkan terintegrasi dalam seluruh kegiatan santriwati. Data wawancara
menunjukkan bahwa setiap nilai diterapkan melalui pembiasaan, pengawasan, dan
keteladanan pengasuh serta pendidik. Dengan demikian, kegiatan santriwati
berfungsi sebagai media utama internalisasi nilai, sehingga nilai Panca Jiwa tidak
hanya dipahami secara konseptual, tetapi diwujudkan dalam perilaku nyata
santriwati sehari-hari.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Pondok Pesantren Darul Hijrah
memiliki sistem yang terstruktur dan konsisten dalam menginternalisasikan nilai-
nilai Panca Jiwa Pondok. Melalui pendekatan ritual edukatif (kuliah kepondokan,
dan simbolik (slogan di lingkungan pondok), pesantren berhasil menanamkan nilai-
nilai dasar tersebut ke dalam kesadaran kolektif santriwati. Upaya ini menjadikan
Panca Jiwa Pondok bukan hanya slogan moral, tetapi roh yang hidup dan
membentuk karakter khas pesantren pada diri setiap santriwati Darul Hijrah.

Berdasarkan Data Dokumen Rapot Karakter santriwati Pondok Pesantren
Darul Hijrah, terlihat bahwa seluruh kegiatan pendidikan dan pembinaan karakter
di pondok secara sistematis diarahkan untuk menanamkan nilai-nilai Panca Jiwa
Pondok, yaitu keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan

kebebasan yang bertanggung jawab.



106

Penanaman nilai keikhlasan tercermin dalam penilaian sikap spiritual dan
moral yang menekankan aspek melaksanakan kegiatan dengan niat karena Allah
SWT serta menjalankan tugas tanpa pamrih. Santriwati diajarkan untuk memaknai
setiap aktivitas mulai dari belajar, beribadah, hingga mengabdi di lingkungan
pondok sebagai bentuk ibadah. Nilai kesederhanaan diinternalisasikan melalui
indikator hidup hemat, berpakaian sopan, tidak berlebihan dalam perilaku dan
mampu mengendalikan diri. Hal ini menunjukkan bahwa pondok tidak hanya
mengajarkan konsep sederhana dalam teori, tetapi juga mengukurnya melalui sikap

dan pembiasaan sehari-hari.

Kemandirian santriwati terpantau dari aspek kedisiplinan dan tanggung
jawab pribadi, seperti mengurus keperluan sendiri, mengerjakan tugas tanpa
bergantung pada orang lain, serta mengatur waktu dengan baik. Indikator ini
menunjukkan bahwa pondok mendidik santriwati menjadi pribadi yang mampu
berdiri di atas kemampuan sendiri. Sementara itu, nilai ukhuwah Islamiyah terlihat
pada aspek sosial seperti saling menghormati, membantu teman, memaafkan, dan
menjaga keharmonisan dalam kelompok. Nilai kebersamaan ini dibangun melalui

kehidupan berasrama yang menuntut kerja sama dan solidaritas.

Adapun nilai kebebasan diwujudkan dalam aspek berani berpendapat
dengan sopan, mampu menerima kritik, dan menjaga tanggung jawab atas
keputusan yang diambil. Ini menunjukkan bahwa santriwati diberikan ruang untuk
berpikir dan berpendapat secara bebas, namun tetap dalam koridor adab dan disiplin

Islam. Dengan demikian, bentuk nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang



107

diinternalisasikan tidak hanya bersifat konseptual, tetapi konkret dan terukur dalam

perilaku santriwati yang dinilai secara periodik melalui Rapot Karakter.

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara, diketahui bahwa Pondok
Pesantren Darul Hijrah secara rutin melaksanakan pembacaan atau penyampaian
etiket santriwati menjelang masa liburan. Kegiatan ini dilaksanakan sebagai bagian
dari pembinaan karakter dan penguatan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok agar tetap
terjaga, meskipun santriwati berada di luar lingkungan pesantren. Penyampaian
etiket biasanya dilakukan dalam forum resmi yang diikuti oleh seluruh santriwati,
wali kelas, wali asuh dan bagian pengasuhan. pengarahan langsung oleh pimpinan
pondok. Materi etiket yang disampaikan mencakup adab berpakaian, adab
berinteraksi dengan orang tua dan masyarakat, etika bermedia, menjaga nama baik
pondok, serta kewajiban menjalankan ibadah selama masa liburan. Dalam
penyampaian tersebut, pengasuh menekankan bahwa perilaku santriwati di luar

pondok tetap mencerminkan identitas dan nilai pesantren.

Kegiatan pembacaan etiket ini bertujuan untuk menanamkan kesadaran
tanggung jawab moral dan sosial pada santriwati, sehingga kebebasan selama masa
liburan tetap berada dalam koridor nilai-nilai Islam dan Panca Jiwa Pondok. Dengan
adanya penyampaian etiket secara rutin menjelang liburan, pondok berupaya
memastikan bahwa proses internalisasi nilai tidak terhenti, melainkan tetap

berlanjut dalam kehidupan santriwati di tengah keluarga dan masyarakat.

2. Data Tentang Strategi para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan
nilai-nilai Panca Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter
santriwati.



108

Strategi pengasuh dan pendidik di Pondok Pesantren Darul Hijrah dalam
mengintegrasikan nilai-nilai Panca Jiwa didasarkan pada prinsip pendidikan Islam

yang menekankan pembiasaan, keteladanan, dan pembinaan berkelanjutan.

Menurut hasil wawancara, Integrasi nilai dilakukan melalui enam strategi

besar yaitu :

a. Sosialisasi dan Pembinaan Terstruktur

Pondok Pesantren Darul Hijrah secara rutin menyosialisasikan nilai Panca
Jiwa melalui kegiatan apel tahunan, Khutbatul Arsy dan banner di lingkungan
pondok. Kegiatan formal ini menjadi media penguatan nilai yang konsisten dan

mudah diakses santriwati.

Berdasarkan hasil wawancara dan telaah dokumen, diketahui bahwa Pondok
Pesantren Darul Hijrah secara rutin melaksanakan sosialisasi nilai-nilai Panca Jiwa
Pondok kepada seluruh santri. Sosialisasi ini dilakukan melalui berbagai kegiatan
resmi pondok yang bersifat periodik, terutama pada apel tahunan, Khutbatul Arsy,

serta pemasangan banner nilai Panca Jiwa di lingkungan pondok.

Pertama, apel tahunan pondok menjadi salah satu media utama dalam
peneguhan nilai Panca Jiwa. Pada kegiatan ini, pimpinan pondok menyampaikan
amanat yang berisi penanaman kembali nilai-nilai dasar pesantren seperti
keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang
bertanggung jawab. Penyampaian nilai dilakukan secara eksplisit dan dikaitkan
dengan kehidupan santri sehari-hari, sehingga santri memahami urgensi penerapan

nilai tersebut dalam sikap, perilaku, dan disiplin keseharian mereka.



109

Kedua, Khutbatul Arsy juga menjadi momen penting dalam sosialisasi nilai
Panca Jiwa. Kegiatan ini dilaksanakan pada awal tahun pelajaran sebagai bentuk
penyambutan santri baru dan penguatan kembali nilai bagi santri lama. Dalam
Khutbatul Arsy, pimpinan pondok memberikan penjelasan historis, filosofis, serta
makna substantif dari Panca Jiwa Pondok. Dengan demikian, santri tidak hanya
mengetahui nilai tersebut secara normatif, tetapi juga memahami landasan spiritual

dan moral yang melatarbelakanginya.

Khutbatul Arsy dilaksanakan pada awal tahun ajaran, tepatnya pada bulan
Juli. Kegiatan ini merupakan momentum resmi penyambutan santri baru sekaligus
penguatan kembali nilai-nilai dasar bagi santri lama. Dalam kegiatan ini, pimpinan
pondok menyampaikan ceramah yang berisi penjelasan mendalam mengenai
hakikat, tujuan, dan makna filosofis nilai Panca Jiwa, yaitu keikhlasan,
kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, serta kebebasan yang
bertanggung jawab. Nilai-nilai tersebut tidak hanya dipaparkan secara normatif,
tetapi dikaitkan langsung dengan kehidupan keseharian santri di asrama, kelas, dan
lingkungan pondok. Dengan demikian, Khutbatul Arsy berfungsi sebagai proses
awal internalisasi nilai yang akan menjadi pedoman perilaku santri selama satu

tahun pembelajaran.

Sementara itu, Apel Tahunan dilaksanakan pada bulan Agustus sebagai
kelanjutan dari rangkaian penguatan nilai pondok. Apel ini bersifat seremonial
sekaligus edukatif, di mana pimpinan pondok kembali menegaskan komitmen
seluruh santri untuk mengamalkan Panca Jiwa dalam kehidupan sehari-hari. Dalam

amanat yang disampaikan pada apel tersebut, pimpinan pondok menekankan



110

pentingnya kedisiplinan, keikhlasan dalam beramal, kesederhanaan hidup,
kemandirian dalam bertindak, serta semangat ukhuwah sesama santri. Apel
Tahunan ini sekaligus menjadi momen evaluasi awal terhadap kesiapan santri

menjalani kehidupan kepesantrenan sesuai nilai-nilai yang telah ditanamkan.

Dengan pelaksanaan Khutbatul Arsy pada bulan Juli dan Apel Tahunan
pada bulan Agustus, Pondok Pesantren Darul Hijrah menunjukkan adanya sistem
sosialisasi nilai yang terstruktur dan berkesinambungan. Nilai Panca Jiwa tidak
hanya disampaikan sekali, melainkan ditegaskan kembali pada berbagai momentum
resmi pondok sehingga semakin memperkuat proses internalisasi nilai dalam diri

santriwati.

Ketiga, pemasangan banner nilai Panca Jiwa di berbagai titik strategis
pondok menjadi bentuk sosialisasi yang bersifat visual dan berkelanjutan. Banner-
banner ini dipasang di area masjid, kelas, asrama, serta tempat lalu-lintas santri
sehingga setiap hari santri melihat, membaca, dan disadarkan kembali pada
pentingnya nilai-nilai tersebut. Kehadiran banner menjadi semacam hidden

curriculum yang membantu internalisasi nilai melalui pengulangan simbolik.

Dengan adanya ketiga bentuk sosialisasi ini, nilai-nilai Panca Jiwa tidak
hanya disampaikan secara lisan, tetapi juga dihidupkan dalam budaya dan atmosfer
pondok. Proses ini menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Darul Hijrah memiliki
komitmen yang kuat untuk memastikan nilai dasar pesantren benar-benar dipahami,

dihayati, dan diamalkan oleh seluruh santri dalam kehidupan sehari-hari.



111

b. Pembiasaan dan Keteladanan (Uswah Hasanah)

Pembiasaan menjadi strategi inti dalam integrasi nilai. Santriwati menjalani
rutinitas harian dari bangun hingga tidur kembali dalam suasana yang
merefleksikan Panca Jiwa. Beberapa bentuk integrasi melalui pembiasaan meliputi:
tugas piket kamar dan lingkungan (kemandirian dan ukhuwah), makan bersama
dengan menu sederhana (kesederhanaan), shalat dan belajar bersama (keikhlasan
dan ukhuwah), aktivitas musyawarah dan Kkegiatan organisasi (kebebasan

bertanggung jawab).

Para ustadz dan ustadzah menjadi teladan utama bagi santriwati. Mereka
mencontohkan perilaku ikhlas, sederhana, disiplin, dan penuh tanggung jawab.
Melalui interaksi sehari-hari, santriwati belajar nilai-nilai tersebut secara praktis.
Keteladanan ini menjadikan nilai-nilai Panca Jiwa tidak sekadar diajarkan, tetapi
dihidupkan. Para ustadzah dan pengasuh menjadi model nyata penerapan Panca
Jiwa. Mereka menunjukkan keikhlasan dalam mengajar, kesederhanaan dalam gaya
hidup, serta kedisiplinan dalam menjalankan tugas. Dengan demikian, santriwati

belajar melalui pengamatan langsung terhadap perilaku guru.

Kial, ustadz, ustadzah, serta mudabbirah berperan sebagai role model utama.
Wakil pimpinan menekankan bahwa integrasi nilai tidak akan efektif tanpa
keteladanan, sebagaimana prinsip pesantren “satu keteladanan lebih baik daripada

seribu nasihat.”® Cara bicara, gaya hidup, pakaian, pemilihan kata, kedisiplinan, dan

¢ Wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok yaitu Ustadz AH, Selasa 02 Desember 2025,
Pukul 10.00 WITA.,”.



112

adab guru menjadi bentuk integrasi yang paling mudah ditiru dan diinternalisasi

santriwati.

c. Integrasi Nilai ke dalam Kurikulum Pembelajaran

Kurikulum pondok dan formal dipadukan dengan nilai-nilai Panca Jiwa
melalui: penyisipan nilai dalam materi pelajaran, penggunaan metode klasik
(sorogan, bandongan) yang melatih keikhlasan dan kesederhanaan, ekstrakurikuler
seperti pramuka, muhadharah, dan seni untuk melatih kepemimpinan, kemandirian,
dan kebebasan bertanggung jawab, sistem asrama yang memungkinkan integrasi

nilai selama 24 jam penuh.

Nilai-nilai Panca Jiwa diintegrasikan dalam seluruh mata pelajaran,
terutama pelajaran akhlak, tafsir, dan bahasa Arab. Guru tidak hanya mengajarkan
teori, tetapi mengaitkannya dengan kehidupan santriwati. Dalam kegiatan
pembelajaran, guru menekankan pentingnya niat ikhlas, kesederhanaan dalam
belajar, dan kemandirian berpikir. Para ustadzah dan pengasuh menjadi model nyata
penerapan Panca Jiwa. Mereka menunjukkan keikhlasan dalam mengajar,
kesederhanaan dalam gaya hidup, serta kedisiplinan dalam menjalankan tugas.
Dengan demikian, santriwati belajar melalui pengamatan langsung terhadap

perilaku guru.

d. Pembinaan Asrama dan Pengawasan Harian

Selain kegiatan akademik, sistem pengasuhan asrama berfungsi sebagai
pusat integrasi nilai. Wakil Pimpinan pondok menjelaskan bahwa seluruh peraturan

pondok dirancang berdasarkan nilai Panca Jiwa. Misalnya: aturan pembatasan



113

gadget sebagai penguatan kesederhanaan dan fokus belajar, jadwal ibadah wajib
berjamaah sebagai integrasi nilai keikhlasan dan ukhuwah, sistem sanksi edukatif
yang bertahap sebagai latihan kedisiplinan dan tanggung jawab. Proses integrasi
juga dilakukan melalui pemantauan intensif, observasi perilaku, dan wawancara
berkala untuk memastikan nilai-nilai tidak hanya dipahami, tetapi terwujud dalam

karakter dan kebiasaan santriwati.

Kehidupan asrama menjadi laboratorium karakter bagi santriwati. Para
musyrifah memiliki peran penting dalam mengawasi, menegur, dan membimbing
mereka. Melalui kegiatan seperti piket, gotong royong, dan program evaluasi
harian, nilai-nilai Panca Jiwa dibiasakan hingga menjadi perilaku yang konsisten.
Nilai Panca Jiwa diintegrasikan dalam mata pelajaran dan kegiatan nonformal
seperti kuliah kepondokan, pengajian akhlak, dan kajian kitab. Pembinaan asrama
dilakukan melalui bimbingan harian oleh musyrifah agar nilai-nilai tersebut

diterapkan dalam praktik nyata.

e. Pendekatan Partisipatif dan Organisasi Santriwati

Pondok memberikan kepercayaan kepada santriwati untuk memimpin
kegiatan seperti OSDA, lomba antar kamar, dan kegiatan sosial. Hal ini
menumbuhkan nilai ukhuwah, kemandirian, dan kepemimpinan. Santriwati belajar
bekerja sama, bertanggung jawab, dan menghargai perbedaan pendapat. Santriwati
dilibatkan secara aktif dalam kegiatan organisasi, perlombaan, dan kegiatan sosial.
Partisipasi ini menjadi wadah penerapan nilai-nilai seperti tanggung jawab,

ukhuwah, dan kemandirian.



114

Organisasi santriwati (OSDA) dan kegiatan ekstrakurikuler menjadi
medium integrasi nilai yang sangat efektif. Santriwati belajar: memimpin dan
dipimpin (kebebasan bertanggung jawab), bekerja sama dalam tim (ukhuwah),
mengambil keputusan (kemandirian), berlatih pidato dan menyampaikan gagasan
(keberanian dan tanggung jawab), berkreasi secara terarah (kebebasan yang terikat
etika pesantren). Kegiatan seni, olahraga, pramuka, muhadharah, dan kegiatan
sosial lainnya menjadi ruang pengembangan diri yang tetap dalam bingkai nilai-

nilai pondok.

f. Pembinaan Spiritual dan Emosional

Lingkungan pondok yang religius, terstruktur, dan hidup 24 jam menjadi
faktor integrasi yang paling kuat. Seluruh suasana mulai dari tata ruang, adab
berpakaian, etika berinteraksi, hingga jadwal harian dirancang untuk membawa
santriwati higienis terhadap nilai Panca Jiwa. Kehidupan bersama dalam asrama
memunculkan pengalaman langsung dalam menerapkan ukhuwah, mengendalikan
ego, membiasakan sabar, berbagi, toleransi, serta mengutamakan kepentingan
bersama.Budaya pesantren seperti salam, musyawarah, gotong royong, dan
penghormatan kepada guru menjadi bagian dari integrasi nilai yang melekat pada

identitas pondok.

Kegiatan pengajian, dzikir, tahajud berjamaah, dan muhasabah menjadi
sarana pembinaan rohani yang memperkuat nilai keikhlasan dan kesederhanaan.
Pendekatan emosional dilakukan melalui dialog antara guru dan santriwati agar

hubungan pembina tidak bersifat hierarkis, tetapi penuh kasih sayang. Pondok



115

meneguhkan nilai-nilai tersebut melalui slogan, kutipan, dan poster yang terpajang
di area kelas, koridor, dan asrama. Hal ini menciptakan suasana pendidikan nilai

yang menyeluruh (hidden curriculum).

Berdasarkan dokumen dan wawancara pendukung, strategi utama yang
digunakan oleh para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan nilai-nilai
Panca Jiwa meliputi pembiasaan, keteladanan, pembinaan berjenjang, dan evaluasi
karakter melalui instrumen formal. Pertama, strategi pembiasaan dilakukan melalui
rutinitas harian seperti salat berjamaah, piket kebersihan, tadarus Al-Qur’an, dan
kegiatan keorganisasian santriwati. Setiap aktivitas dirancang untuk menumbuhkan
nilai-nilai seperti tanggung jawab, keikhlasan, dan kemandirian. Kedua,
keteladanan (uswah hasanah) menjadi kunci utama. Para ustadzah, musyrifah, dan
pengasuh berperan sebagai figur teladan yang menampilkan perilaku sesuai nilai
Panca Jiwa. Keikhlasan dalam mengajar, kesederhanaan dalam gaya hidup, serta

ukhuwah dalam interaksi sosial menjadi contoh nyata bagi santriwati.

Ketiga, pembinaan berjenjang diterapkan melalui sistem asrama dan
organisasi santriwati. Pengasuh mengawasi langsung kehidupan sehari-hari para
santriwati dan memberikan bimbingan personal maupun kelompok. Melalui
pendekatan ini, nilai-nilai pondok tidak hanya diajarkan, tetapi ditanamkan dalam
keseharian. Keempat, evaluasi karakter melalui Rapot Karakter menjadi mekanisme
sistematis untuk mengukur sejauh mana nilai-nilai tersebut telah dihayati dan
diamalkan oleh santriwati. Lembar penilaian mencakup aspek spiritual, sosial, dan

moral yang menggambarkan ketercapaian internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa.



116

3. Data Tentang Karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari
internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa.

Hasil internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa menghasilkan karakter santriwati
yang kuat, disiplin, dan berakhlak mulia. Berdasarkan hasil wawancara dan
pengamatan, karakter yang terbentuk meliputi:lkhlas dan tulus dalam beramal,
tercermin dari sikap tidak mengeluh dan niat ibadah dalam setiap tugas.Sederhana
dan bersahaja, terlihat dari pola hidup hemat dan tidak berlebihan.Mandiri dan
bertanggung jawab, mampu mengatur waktu dan tugas tanpa ketergantungan.
Memiliki solidaritas tinggi dan semangat ukhuwah, tercermin dari kerja sama dan
tolong-menolong. Disiplin dan memiliki kebebasan yang bertanggung jawab,
berani berpendapat dengan sopan dan menaati aturan. Dengan karakter tersebut,
santriwati Darul Hijrah tidak hanya unggul dalam aspek spiritual, tetapi juga dalam

tanggung jawab sosial dan kepemimpinan.

Hasil dari proses internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa terlihat pada
pembentukan karakter santriwati yang religius, disiplin, dan berintegritas. Beberapa

karakter utama yang teridentifikasi adalah:

a. Keikhlasan dalam beramal, tercermin dari kesungguhan tanpa pamrih.

b. Kesederhanaan dalam perilaku, hidup hemat dan tidak berlebihan.

c. Kemandirian dalam bertindak, mampu menyelesaikan tugas sendiri.

d. Ukhuwah dalam interaksi sosial, saling menghormati dan membantu.

e. Kebebasan yang bertanggung jawab, mampu berpendapat dan mengatur diri

sesuai nilai Islam.



117

Menurut peneliti, karakter-karakter ini menunjukkan keberhasilan sistem
pembinaan Darul Hijrah dalam mengimplementasikan konsep pendidikan berbasis
nilai.

Berdasarkan data Rapot Karakter menunjukkan bahwa internalisasi nilai-
nilai Panca Jiwa Pondok menghasilkan sejumlah karakter dominan pada diri

santriwati. Karakter tersebut dapat digolongkan ke dalam lima dimensi utama sesuai

dengan nilai Panca Jiwa:

a. Karakter Ikhlas, tercermin dari perilaku tulus dalam menjalankan tugas tanpa
mengeluh, menerima tanggung jawab dengan lapang dada, dan menjadikan setiap

amal sebagai bentuk ibadah.

b. Karakter Sederhana, ditandai dengan gaya hidup yang tidak berlebihan, sopan
dalam berpakaian, serta mampu mengendalikan diri dalam menghadapi kesenangan

duniawi.

c. Karakter Mandiri, tampak dari kedisiplinan dalam mengurus kebutuhan pribadi,
kemampuan mengatur waktu, dan kemandirian dalam menyelesaikan tugas-tugas

belajar maupun kegiatan pondok.

d. Karakter Ukhuwah Islamiyah, terlihat dalam sikap tolong-menolong,
menghormati sesama, menjaga ukhuwah di antara teman, serta kemampuan bekerja

sama dalam kegiatan kolektif.

e. Karakter Kebebasan yang Bertanggung Jawab, tampak dari kemampuan
santriwati dalam menyampaikan pendapat secara sopan, menghargai perbedaan,

dan memegang teguh nilai moral dalam mengambil keputusan.



118

Secara umum, pembentukan Kkarakter ini menggambarkan bahwa
internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa tidak hanya membentuk perilaku individu, tetapi
juga menciptakan budaya kolektif di lingkungan pesantren yang penuh dengan

semangat kebersamaan, disiplin, dan tanggung jawab.

Salah satu bentuk nyata implementasi pendidikan karakter berbasis nilai-
nilai Panca Jiwa Pondok di Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri adalah
pelaksanaan penilaian karakter santriwati melalui pembagian Raport Karakter
setiap semester. Sistem ini menjadi instrumen formal untuk menilai perkembangan
perilaku, spiritualitas, dan kepribadian santriwati selama mengikuti kegiatan

pendidikan dan pembinaan di lingkungan pesantren.

Berdasarkan hasil wawancara dan telaah doku men, Raport Karakter
berfungsi sebagai media evaluasi komprehensif yang menggambarkan sejauh mana
nilai-nilai Panca Jiwa Pondok telah terinternalisasi dalam diri setiap santriwati.
Berbeda dari raport akademik yang menilai aspek kognitif, Raport Karakter
menekankan aspek afektif dan psikomotorik, seperti keikhlasan dalam beramal,
kedisiplinan, tanggung jawab, kesederhanaan, ukhuwah, dan kemandirian.Dengan
demikian, Raport Karakter menjadi sarana yang tidak hanya bersifat administratif,
tetapi juga bersifat edukatif, karena membantu santriwati memahami kekuatan dan

kelemahan pribadinya dalam konteks pengamalan nilai-nilai moral pondok.

Raport Karakter disusun secara sistematis dengan beberapa komponen
utama yang berkaitan erat dengan lima nilai Panca Jiwa Pondok. Setiap aspek

penilaian mengandung indikator perilaku yang terukur, dengan skala penilaian



119

tertentu yang mencerminkan tingkat pencapaian santriwati. Adapun struktur utama
penilaian meliputi: Aspek Keikhlasan, diukur melalui indikator seperti:
Menjalankan tugas dengan niat ibadah. Melaksanakan kegiatan pondok tanpa
mengeluh. Menerima keputusan pengasuh dengan lapang dada. Menjaga
konsistensi dalam beribadah. Aspek Kesederhanaan, meliputi perilaku: Hidup
hemat dan tidak berlebihan. Berpakaian sopan dan sesuai aturan. Mengendalikan
diri dari perilaku konsumtif. Menunjukkan sikap tawadhu (rendah hati). Aspek
Kemandirian, mencakup: Mampu mengurus kebutuhan pribadi. Disiplin waktu dan
tanggung jawab terhadap tugas. Tidak bergantung pada orang lain dalam kegiatan
harian. Mampu mengambil keputusan dengan bijak. Aspek Ukhuwah Islamiyah,
diukur dari: Saling menghormati dan menghargai sesama. Menunjukkan sikap
tolong-menolong. Menjaga kebersamaan dan kerja sama dalam kelompok.
Menyelesaikan konflik secara musyawarah. Aspek Kebebasan yang Bertanggung
Jawab, ditinjau dari: Keberanian berpendapat dengan sopan. Kemampuan
menerima Kritik dan saran. Menunjukkan tanggung jawab terhadap keputusan
pribadi. Menjalankan kegiatan sesuai aturan pondok tanpa paksaan. Masing-masing
indikator ini dinilai oleh musyrifah dan ustadzah pembimbing berdasarkan

observasi keseharian santriwati di asrama, kelas, maupun kegiatan pondok.

Proses penilaian dilakukan melalui pengamatan langsung dan bimbingan
berjenjang. Setiap musyrifah memiliki tanggung jawab untuk mencatat
perkembangan perilaku santriwati selama satu periode. Observasi dilakukan dalam
konteks kegiatan harian mulai dari kebersihan kamar, partisipasi kegiatan

keagamaan, hingga interaksi sosial dengan sesama santriwati. Menjelang akhir



120

semester, hasil observasi dikonsultasikan kepada ustadzah pembimbing kelas dan
wakil pimpinan bidang tarbiyah untuk kemudian disusun menjadi laporan resmi

dalam bentuk Raport Karakter.

Setelah penilaian selesai, pondok mengadakan acara khusus untuk
pembagian raport karakter, yang biasanya disertai dengan tausiyah atau pengarahan
dari pimpinan pondok. Pada kesempatan tersebut, pimpinan menegaskan kembali
pentingnya nilai-nilai Panca Jiwa Pondok sebagai dasar pembentukan kepribadian
muslimah sejati. Setiap santriwati menerima Raport Karakter secara pribadi, dan
hasilnya menjadi bahan refleksi serta dasar bimbingan lanjutan. Santriwati yang
memperoleh nilai baik diberikan apresiasi moral, sedangkan yang masih kurang

mendapatkan pendampingan intensif dari musyrifah.

Berdasarkan Data Dokumen Raport Karakter bukan sekadar alat ukur, tetapi
juga cerminan nyata dari penerapan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok. Seluruh
indikator yang tercantum di dalamnya bersumber dari lima jiwa utama pesantren,
sehingga raport ini menjadi representasi konkret dari implementasi filosofi
pendidikan pesantren. Sebagai contoh, aspek keikhlasan dinilai bukan hanya dari
ibadah ritual, tetapi dari cara santriwati menerima tanggung jawab tanpa pamrih.
Aspek kesederhanaan tidak hanya diukur melalui tampilan luar, tetapi juga melalui
sikap hati yang qana’ah dan perilaku hemat. Demikian pula aspek kemandirian,
ukhuwah, dan kebebasan, semuanya dinilai dalam konteks keseharian yang

menunjukkan sejauh mana santriwati hidup sesuai semangat Panca Jiwa.



121

Dengan adanya Raport Karakter, setiap santriwati terdorong untuk
melakukan evaluasi diri, memperbaiki sikap, dan meningkatkan kualitas spiritual
serta moral. Hal ini menunjukkan bahwa sistem pembinaan karakter di Pondok
Pesantren Darul Hijrah Puteri tidak hanya menekankan teori, tetapi juga praktik

penilaian yang terukur dan berkelanjutan.

Pembagian Raport Karakter membawa dampak positif terhadap kesadaran
diri santriwati dan peningkatan kualitas pembinaan karakter di pondok.
Berdasarkan hasil wawancara dengan pengasuh, setelah raport karakter dibagikan,
para santriwati biasanya menunjukkan motivasi baru untuk memperbaiki perilaku
yang masih dinilai kurang. Selain itu, hasil raport juga menjadi bahan evaluasi bagi
pihak pondok dalam memperbaiki strategi pembinaan. Pengasuh dapat mengetahui
aspek mana yang perlu diperkuat, baik dalam hal keteladanan, sistem pengawasan,

maupun pembiasaan kegiatan kepondokan.

Kegiatan pembagian raport juga memperkuat komunikasi antara santriwati,
musyrifah, dan pengasuh, sehingga tercipta hubungan pembinaan yang lebih
personal dan efektif. Hal ini sejalan dengan prinsip pendidikan pesantren yang
menekankan hubungan spiritual dan moral antara guru dan murid (za’allug

ruhaniyah bainal ustadz wal talib).

Berdasarkan Data dokumen Raport Karakter dan wawancara lapangan,
dapat disimpulkan bahwa pembagian raport karakter di Pondok Pesantren Darul
Hijrah Puteri merupakan bentuk nyata dari sistem evaluasi pendidikan berbasis

Panca Jiwa Pondok. Instrumen ini berfungsi sebagai media refleksi dan pembinaan



122

diri bagi santriwati, sekaligus alat kontrol bagi pengasuh untuk memastikan bahwa
nilai-nilai pondok benar-benar tertanam dalam perilaku santriwati. Dengan
demikian, Raport Karakter tidak hanya menjadi lembar administratif, tetapi juga
menjadi wujud nyata dari pendidikan karakter Islami yang terstruktur,

berkelanjutan, dan berorientasi pada pembentukan kepribadian muslimah sejati.

Berdasarkan hasil observasi dan dokumentasi, terdapat beberapa karya
unggulan santriwati Pondok Pesantren Darul Hijrah yang menjadi pembeda utama
dibandingkan santriwati di pesantren lain. Karya-karya ini tidak berdiri sebagai
aktivitas tambahan, melainkan lahir dari proses pendidikan dan pembinaan karakter

yang terintegrasi dengan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok.

Karya unggulan pertama adalah karya kepemimpinan dan pengelolaan
organisasi santriwati. Santriwati Darul Hijrah secara aktif terlibat dalam
perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi kegiatan kepesantrenan melalui organisasi
santri. Bentuk karya ini tampak dalam dokumen program Kkerja, laporan
pertanggungjawaban, tata tertib internal, serta pengelolaan kegiatan harian asrama
yang dijalankan oleh santriwati sendiri di bawah bimbingan pengasuh. Keunggulan
karya ini terletak pada kuatnya nilai kemandirian dan kebebasan yang bertanggung
jawab, yang tidak hanya diajarkan, tetapi dipraktikkan secara nyata dalam sistem

pengelolaan kehidupan santriwati.

Karya unggulan kedua adalah karya dakwah edukatif berbasis nilai Panca
Jiwa, seperti muhadharah tematik, pidato keislaman, dan drama edukatif yang

mengangkat nilai keikhlasan, ukhuwah, dan kesederhanaan. Karya dakwah ini



123

menjadi khas karena disusun dan disampaikan langsung oleh santriwati berdasarkan
pengalaman hidup di pesantren. Dengan demikian, dakwah yang disampaikan

bersifat kontekstual, membumi, dan mencerminkan internalisasi nilai yang autentik.

Karya unggulan ketiga adalah karya budaya disiplin dan etika santriwati,
yang terwujud dalam praktik kehidupan sehari-hari seperti ketertiban asrama,
budaya antre, kebersihan lingkungan, serta kepatuhan terhadap etiket pondok.
Meskipun tidak selalu berbentuk produk fisik, karya ini merupakan hasil nyata dari
pendidikan karakter yang konsisten. Budaya disiplin dan etika ini menjadi pembeda
karena dibangun melalui kesadaran kolektif santriwati, bukan semata-mata kontrol

eksternal.

Dengan demikian, karya unggulan santriwati Pondok Pesantren Darul
Hijrah tidak hanya menunjukkan keterampilan teknis atau kreativitas sesaat, tetapi
mencerminkan hasil pendidikan karakter yang utuh dan berkelanjutan. Karya
kepemimpinan, dakwah edukatif, dan budaya disiplin santriwati menjadi ciri khas
Darul Hijrah yang membedakannya dari pesantren lain serta memperkuat posisi
penelitian ini dalam mengungkap keunikan integrasi nilai Panca Jiwa Pondok dalam

pembentukan karakter santriwati.

C. Analisis Data
Setelah semua data di sajikan, maka langkah selanjutnya adalah melakukan
analisis terhadap terhadap semua data yang di sajikan di atas yaitu Bentuk nilai-
nilai Panca Jiwa Pondok yang diintegrasikan dalam kehidupan santriwati di Pondok

Pesantren Darul Hijrah. Strategi para pengasuh dan pendidik dalam



124

mengintegrasikan nilai-nilai Panca Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan
karakter santriwati. Karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari
integrasi nilai-nilai Panca Jiwa. Faktor pendukung dan penghambat dalam proses
integrasi nilai-nilai Panca Jiwa pada karakter santriwati.

Berdasarkan hasil penelitian yang diperoleh melalui wawancara, observasi,
dan dokumentasi, tampak bahwa Pondok Pesantren Darul Hijrah memiliki
komitmen yang kuat dalam menanamkan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok kepada
seluruh santriwati. Nilai-nilai tersebut meliputi keikhlasan, kesederhanaan,
kemandirian, ukhuwah Islamiyah, serta kebebasan yang bertanggung jawab.
Keseluruhan nilai ini tidak sekadar menjadi slogan, tetapi benar-benar
diinternalisasikan melalui berbagai aktivitas pendidikan, pengasuhan, dan
pembiasaan dalam kehidupan santriwati sehari-hari. Untuk memahami lebih dalam
proses internalisasi nilai tersebut dan dampaknya terhadap pembentukan karakter
santriwati, data penelitian ini dianalisis dengan menggunakan sejumlah perspektif
teoretik yang relevan.

Pertama, proses internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam kehidupan
santriwati dianalisis menggunakan teori Zamakhsyari Dhofier tentang tradisi
pesantren. Menurutnya, pesantren merupakan komunitas religius yang membentuk
kepribadian santri melalui sistem kehidupan yang menyatu, keteladanan kiai dan
guru, serta tradisi yang berlangsung secara berkesinambungan.” Dengan

menggunakan perspektif ini, pembahasan akan menguraikan bagaimana budaya,

7 Sukma Inayah, Pembentukan Karakter Religius Santri Berbasis Hidden Curriculum di
Pondok Pesantren Darul A’Mal Kota Metro, UIN Jurai Siwo Lampung, 2025.



125

aturan, pembiasaan, dan suasana religius di Pondok Pesantren Darul Hijrah menjadi
media penting dalam menanamkan nilai-nilai Panca Jiwa kepada santriwati.

Kedua, strategi para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan nilai-
nilai Panca Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter santriwati
dianalisis menggunakan teori Multiple Intelligences dari Howard Gardner. Teori ini
menekankan bahwa setiap individu memiliki berbagai jenis kecerdasan yang dapat
dikembangkan melalui pengalaman belajar yang beragam.® Dengan menggunakan
teori Gardner, analisis akan menyoroti bagaimana para pengasuh dan pendidik
mengemas penanaman nilai melalui berbagai aktivitas belajar, pembiasaan,
kegiatan keagamaan, sosial, dan organisasi sehingga menyentuh berbagai aspek
kecerdasan santriwati.

Ketiga, karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari internalisasi
nilai-nilai Panca Jiwa dianalisis menggunakan teori pendidikan karakter Thomas
Lickona. Lickona menegaskan bahwa karakter terbentuk melalui sinergi antara
pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral feeling), dan tindakan
moral (moral action).® Dengan menggunakan kerangka ini, pembahasan akan
menguraikan bagaimana santriwati tidak hanya memahami nilai-nilai Panca Jiwa,
tetapi juga menghayati dan mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-hari,
sehingga melahirkan pribadi yang religius, mandiri, sederhana, disiplin, peduli, dan

bertanggung jawab.

8 Hamid Sakti Wibowo, Howard Gardner: Sang pencetus teori multiple intelligences
(Tiram Media, 2024).

® Zulkifli Sumantri dkk., “Integrasi Teori Lickona dan Kolb Dalam Pembentukan Karakter
Dermawan Melalui Program Sedekah Harian: Studi Literatur,” Jurnal Locus Penelitian dan
Pengabdian 4, no. 10 (2025): 10079-88.



126

Dengan menggunakan ketiga perspektif teoretik tersebut, analisis ini
diharapkan mampu memberikan gambaran yang utuh mengenai bagaimana nilai-
nilai Panca Jiwa Pondok diinternalisasikan, strategi yang digunakan dalam proses
tersebut, serta karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai output pendidikan
pesantren. Analisis selanjutnya akan disajikan secara sistematis sesuai fokus
penelitian.

1. Nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang diintegrasikan dalam kehidupan
santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah

Pembahasan ini menguraikan temuan penelitian dengan mengaitkannya
pada teori Tradisi Pesantren yang dikemukakan oleh Zamakhsyari Dhofier. Teori
tersebut menjelaskan bahwa watak dan karakter pesantren dibangun melalui tiga
pilar utama: (1) kiai sebagai pusat nilai, (2) sistem pendidikan khas pesantren, dan
(3) budaya kehidupan santri dalam komunitas total. Ketiga pilar ini menjadi
kerangka analisis untuk memahami bagaimana nilai-nilai Panca Jiwa Pondok
(keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan
bertanggung jawab) diintegrasikan dan diinternalisasikan dalam kehidupan

santriwati.

Dhofier menegaskan bahwa posisi kiai dalam pesantren tidak hanya sebagai
pengajar, tetapi simbol moral dan pusat otoritas keagamaan. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa: Nilai Panca Jiwa Pondok disampaikan secara langsung
melalui Khutbatul Arsy, kuliah umum, dan nasihat harian. Pengasuh, ustadzah, dan
mudabbirah menjadi role model dalam menampilkan keteladanan kesederhanaan,

kedisiplinan, dan akhlak. Santriwati meniru perilaku guru sebagai bagian dari



127

proses uswah dan fa’dzim, sebagaimana dijelaskan Dhofier bahwa keteladanan
adalah metode paling efektif dalam pendidikan pesantren. Kesesuaian dengan teori
Dhofier sangat jelas: pembentukan karakter santri berakar pada keteladanan kiali

dan guru, bukan sekadar transfer pengetahuan.

Menurut Dhofier, pendidikan pesantren menggunakan metode khas seperti
sorogan, bandongan, dan pembiasaan ibadah dengan suasana religius yang kuat.
Temuan penelitian menunjukkan: Pesantren Darul Hijrah memadukan kurikulum
formal dengan kurikulum kepondokan. Metode pembelajaran klasik digunakan
untuk menanamkan nilai keikhlasan, kesederhanaan, dan kedisiplinan. Kegiatan
seperti muhadharah, pramuka, piket kamar, shalat berjamaah, dan kajian kitab
menjadi media integrasi nilai-nilai Panca Jiwa. Hal ini selaras dengan penjelasan
Dhofier bahwa tradisi pendidikan pesantren tidak terpisah dari nilai moral yang
melekat pada setiap aktivitas belajar, sehingga sistem pendidikan tidak hanya

bersifat kognitif, tetapi juga afektif dan spiritual.

Dhofier menekankan bahwa kekuatan utama pesantren terletak pada
kehidupan kolektif santri selama 24 jam. Temuan penelitian mengungkapkan:
Internalisasi nilai terjadi melalui rutinitas harian, mulai dari bangun tidur, ibadah,
belajar, hingga tidur kembali. kesederhanaan dihidupkan melalui gaya hidup,
fasilitas, makanan, serta pembatasan gadget. Ukhuwah Islamiyah tumbuh melalui
interaksi harian: saling membantu, belajar kelompok, piket bersama, dan
musyawarah. Kemandirian ditanamkan melalui pengelolaan waktu, kebersihan
kamar, pengurusan kebutuhan pribadi, dan penugasan organisasi. Kebebasan

bertanggung jawab diwujudkan melalui aktivitas OSDA, latihan kepemimpinan,



128

kegiatan seni, dan ruang berekspresi yang diarahkan. Semua aspek ini sesuai dengan
teori Dhofier bahwa pesantren merupakan total institution, yaitu lembaga dengan

sistem kehidupan yang mencakup seluruh aspek pembentukan karakter santri.

Dalam Tradisi Pesantren, Dhofier menjelaskan bahwa disiplin di pesantren
adalah mekanisme penting untuk: membentuk kemandirian, menumbuhkan
tanggung jawab, mengembangkan ketahanan diri santri. Temuan penelitian
memperkuat pandangan tersebut: Peraturan pondok (pembatasan gadget, target
hafalan, kewajiban ibadah berjamaah) dirancang untuk melatih fokus, ketekunan,
dan kesederhanaan. Sanksi edukatif diberikan secara bertahap, mengajarkan
konsekuensi logis. Pengawasan oleh mudabbirah dan wali asuh membantu menjaga
konsistensi pelaksanaan nilai. Dengan demikian, disiplin bukan hukuman, tetapi

alat pedagogis sebagaimana dijelaskan oleh Dhofier.

Dhofier menyatakan bahwa pesantren memiliki nilai dasar berupa:
kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah, kebebasan yang bertanggung jawab,
keikhlasan. Menariknya, nilai-nilai ini identik dengan Panca Jiwa Pondok yang
dihidupkan di Darul Hijrah. Temuan penelitian memperlihatkan bahwa nilai-nilai

tersebut:

a. Terintegrasi dalam seluruh lini kegiatan

Mulai dari kegiatan akademik, ibadah, organisasi, asrama, hingga hubungan

sosial di pondok pesantren darul hijrah.

b. Dipraktikkan dalam bentuk nyata

1) Keikhlasan — niat ibadah dan belajar



129

2) Kesederhanaan — pola hidup hemat dan tidak berlebihan

3) Kemandirian — mengurus diri dan penguatan leadership

4) Ukhuwah — solidaritas dan kerja sama

5) Kebebasan bertanggung jawab — kreativitas yang terarah

c. Ditetapkan sebagai identitas dan ruh pondok

Sesuai penjelasan Dhofier bahwa nilai moral pesantren menjadi “darah” dan
karakter unik lembaga pesantren. Dhofier menekankan pentingnya simbolisme,
ritual, dan suasana religius dalam membentuk kesadaran moral (moral
consciousness). Temuan penelitian menunjukkan: Banner, slogan, kutipan nilai
Panca Jiwa dipasang di kelas, masjid, asrama. Ritual Khutbatul Arsy, kegiatan
kepondokan, dan agenda ibadah menjadi sarana penguatan nilai. Lingkungan fisik
sederhana dan tertata memperkuat identitas kesederhanaan. ni semua sejalan
dengan pandangan Dhofier bahwa pesantren mewariskan nilai dengan cara

simbolis, ritualistik, dan kultural.

Berdasarkan integrasi data penelitian dengan teori Zamakhsyari Dhofier,
dapat disimpulkan bahwa: Pondok Pesantren Darul Hijrah beroperasi sesuai dengan
tradisi pesantren klasik, terutama dalam pembentukan karakter berbasis nilai. Panca
Jiwa Pondok bukan sekadar nilai modern, tetapi kelanjutan dari sistem nilai yang
diwariskan pesantren sejak dahulu, sebagaimana dikemukakan Dhofier. Metode
internalisasi dan integrasi nilai melalui keteladanan, pembiasaan, disiplin,
organisasi, dan kehidupan kolektif sepenuhnya selaras dengan karakteristik

pesantren tradisional. Santriwati menunjukkan pembentukan karakter kuat



130

(keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah, tanggung jawab) yang

merupakan tujuan utama sistem pendidikan pesantren menurut Dhofier.

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi, dapat dipahami
bahwa proses internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok di Pondok Pesantren Darul
Hijrah merupakan wujud nyata dari apa yang digambarkan oleh Zamakhsyari
Dhofier dalam bukunya Tradisi Pesantren. Dhofier menegaskan bahwa pesantren
bukan sekadar lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga pusat pembentukan
kepribadian (personality center) yang menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, dan

sosial melalui sistem kehidupan yang khas.

Menurut Dhofier, tradisi pesantren memiliki tiga unsur utama yang menjadi
landasan pembentukan nilai, yaitu: (1) keteladanan kiai, (2) kehidupan berdisiplin
dalam komunitas pesantren, dan (3) sistem pembelajaran yang menekankan
pengamalan ajaran Islam. Ketiga aspek ini tampak hidup dan menyatu dalam proses
pendidikan di Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri, terutama dalam internalisasi
nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang meliputi keikhlasan, kesederhanaan,

kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang bertanggung jawab.

Berdasarkan data lapangan, nilai-nilai Panca Jiwa Pondok tidak hanya
menjadi slogan moral, tetapi telah dihidupkan secara nyata dalam sistem kehidupan
pesantren. Hal ini sejalan dengan pandangan Dhofier bahwa nilai-nilai dalam
pesantren bersifat “living values” nilai yang tidak diajarkan melalui teori,
melainkan dihidupkan melalui pengalaman sehari-hari, pembiasaan, dan

keteladanan.



131

Kegiatan seperti Khutbatul Arsy dan kuliah kepondokan mencerminkan
fungsi tradisional pesantren sebagai wahana ta’dib (pendidikan adab). Pada
kegiatan tersebut, para pimpinan pondok berperan sebagaimana fungsi kyai dalam
konsep Dhofier sebagai figur moral dan sumber nilai. Melalui tausiyah, nasihat, dan
teladan hidup, pimpinan pondok menanamkan nilai keikhlasan, kesederhanaan, dan

tanggung jawab spiritual kepada seluruh santriwati.

Dhofier menekankan bahwa dalam pesantren, pendidikan moral tidak
terpisah dari pengalaman hidup santri. Hal ini tampak pada Darul Hijrah, di mana
santriwati dilatih untuk mengalami nilai, bukan sekadar memahaminya. Misalnya,
nilai keikhlasan ditanamkan melalui kegiatan piket, kerja bakti, dan pengabdian
tanpa pamrih; sedangkan nilai kesederhanaan diwujudkan dalam pola hidup hemat,
disiplin, dan menahan diri dari perilaku konsumtif. Dengan demikian, bentuk nilai-
nilai Panca Jiwa Pondok di Darul Hijrah menunjukkan kesinambungan dengan
tradisi pesantren sebagaimana dijelaskan Dhofier, di mana nilai dan karakter
dibentuk melalui pembiasaan (habitual learning) dan internalisasi berlapis:

kognitif, afektif, dan moral-praktis.

Zamakhsyari Dhofier menggambarkan bahwa sistem pendidikan pesantren
bersifat komprehensif mencakup pengajaran, pembimbingan moral, dan
pengasuhan spiritual. Proses pendidikan di pesantren bukan hanya berlangsung di
kelas, tetapi juga dalam seluruh aktivitas hidup sehari-hari di bawah pengawasan

langsung para guru dan pengasuh.



132

Dalam konteks Darul Hijrah, strategi pengasuh dan pendidik sangat
mencerminkan pandangan Dhofier tersebut. Pengasuh berperan sebagai murabbi
yang tidak hanya mengajar, tetapi juga membimbing dan mengawasi perilaku
santriwati secara menyeluruh. Proses integrasi nilai dilakukan melalui pembiasaan
(habituation), keteladanan (uswah hasanah), dan simbolisasi nilai (hidden
curriculum) seperti pemasangan slogan “Ikhlas Beramal karena Allah” dan “Hidup

Sederhana adalah Kemuliaan.”

Dhofier menjelaskan bahwa hubungan guru-santri di pesantren bersifat
spiritual dan moral. Hal ini terlihat jelas di Darul Hijrah, di mana santriwati
meneladani perilaku para ustadzah dalam hal kesederhanaan, disiplin, dan
kemandirian. Pengasuh pondok tidak hanya menyampaikan pengetahuan agama,
tetapi menanamkan nilai-nilai melalui interaksi personal yang intens sebagaimana
konsep ta’dib dalam tradisi pesantren. Dengan demikian, strategi integrasi nilai di
Darul Hijrah menggambarkan penerapan nyata prinsip Dhofier tentang pendidikan
holistik pesantren: mendidik melalui keteladanan, lingkungan sosial, dan sistem

pembiasaan yang berkesinambungan.

Menurut Zamakhsyari Dhofier, salah satu keberhasilan sistem pendidikan
pesantren adalah kemampuannya membentuk karakter khas santri yang ditandai
oleh sikap ikhlas, sederhana, disiplin, mandiri, serta memiliki solidaritas sosial
tinggi. Karakter inilah yang menjadi ciri utama alumni pesantren di Indonesia. Hasil
penelitian di Darul Hijrah menunjukkan bahwa karakter santriwati mencerminkan
seluruh nilai inti Panca Jiwa Pondok. Mereka menunjukkan keikhlasan dalam

beramal, kesederhanaan dalam hidup, kemandirian dalam bertindak, ukhuwah



133

dalam berinteraksi, serta kebebasan yang bertanggung jawab dalam mengambil

keputusan.

Karakter ini sesuai dengan apa yang digambarkan Dhofier sebagai santri
ethos etos moral yang dibangun melalui keseimbangan antara ketaatan kepada guru,
kedisiplinan hidup, dan semangat mencari ilmu yang diniatkan sebagai ibadah.
Dengan demikian, karakter santriwati Darul Hijrah merupakan wujud konkret dari
hasil pembentukan nilai berbasis tradisi pesantren yang berakar pada sistem moral

Islam dan pandangan hidup kyai.

Dhofier menekankan bahwa keberhasilan pendidikan nilai di pesantren
tidak terlepas dari peran lingkungan sosial religius (religious milieu). Lingkungan
pondok berfungsi sebagai komunitas moral yang menciptakan suasana keagamaan
yang kental, di mana setiap perilaku individu selalu dikaitkan dengan nilai-nilai
Islam. Faktor pendukung yang ditemukan di Darul Hijrah antara lain: Keteladanan
pengasuh, yang menjadi sumber moralitas utama. Lingkungan religius yang
kondusif, dengan aktivitas keagamaan rutin seperti tadarus, muhadharah, dan
muhasabah. Sistem evaluasi karakter yang berkelanjutan, melalui Raport Karakter

yang menilai aspek moral dan sosial santriwati.

Perspektif Zamakhsyari Dhofier, penyampaian etiket menjelang liburan
mencerminkan karakteristik pendidikan pesantren yang menekankan pembinaan
adab dan akhlak melalui tradisi dan otoritas moral pengasuh. Dalam tradisi
pesantren, pendidikan tidak berhenti pada ruang dan waktu tertentu, melainkan

mencakup seluruh aspek kehidupan santri, termasuk ketika santri berada di luar



134

lingkungan pesantren. Penyampaian etiket berfungsi sebagai bentuk perpanjangan
kontrol moral pesantren ke ruang sosial yang lebih luas, sehingga identitas santri

tetap terjaga.

Dengan demikian, penyampaian etiket menjelang liburan tidak sekadar
bersifat administratif atau seremonial, tetapi merupakan bagian integral dari sistem
internalisasi nilai dan pembentukan karakter santriwati. Kegiatan ini menunjukkan
bahwa Pondok Pesantren Darul Hijrah memandang pendidikan karakter sebagai
proses berkelanjutan yang menuntut konsistensi antara nilai, sikap, dan perilaku

santriwati, baik di dalam maupun di luar lingkungan pesantren.

Sementara itu, faktor penghambat sebagaimana disebutkan dalam
wawancara meliputi pengaruh media sosial, latar belakang santriwati yang
beragam, dan keterbatasan pendampingan personal. Dalam perspektif Dhofier,
tantangan ini merupakan konsekuensi dari modernisasi yang mulai menyentuh
kehidupan pesantren. Namun, kekuatan sistem nilai pesantren yang adaptif dan
berbasis spiritual menjadikan pesantren tetap mampu mempertahankan tradisinya

tanpa kehilangan relevansi sosial.

Berdasarkan teori Zamakhsyari Dhofier dan temuan lapangan, dapat
disimpulkan bahwa integrasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok di Pondok Pesantren
Darul Hijrah merupakan kelanjutan dari tradisi moral dan spiritual pesantren klasik
yang masih lestari hingga kini. Nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, dan
ukhuwah bukan sekadar warisan budaya, melainkan sistem nilai yang terus

direproduksi melalui pendidikan formal, informal, dan nonformal.



135

Dengan mengacu pada pandangan Dhofier, Darul Hijrah berperan sebagai
lembaga reproduksi tradisi Islam tempat berlangsungnya proses pewarisan nilai dan
karakter Islami melalui pembiasaan, keteladanan, dan kehidupan kolektif yang
teratur. Melalui proses tersebut, Panca Jiwa Pondok menjadi identitas moral

sekaligus mekanisme pembentuk kepribadian santriwati Darul Hijrah.

2. Strategi para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan nilai-nilai
Panca Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter
santriwati.

Berdasarkan hasil wawancara dan telaah dokumen, dapat dipahami bahwa
strategi pengasuh dan pendidik Pondok Pesantren Darul Hijrah dalam
mengintegrasikan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang mencakup keikhlasan,
kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang bertanggung
jawab sangat relevan dengan konsep Multiple Intelligences yang dikemukakan oleh

Howard Gardner.

Menurut Gardner, setiap individu memiliki berbagai jenis kecerdasan yang
berkembang secara berbeda, dan pendidikan harus memberi ruang bagi
pengembangan semua potensi tersebut. Dalam konteks pesantren, strategi
pembinaan yang diterapkan pengasuh dan pendidik di Darul Hijrah terbukti
memfasilitasi perkembangan beragam kecerdasan baik spiritual, sosial,
intrapersonal, maupun kinestetik yang pada akhirnya membentuk kepribadian utuh

santriwati.

a. Pembiasaan dan Keteladanan (Uswah Hasanah): Penguatan Kecerdasan

Intrapersonal dan Moral-Spiritual



136

Strategi pembiasaan dan keteladanan yang dilakukan oleh para ustadzah dan
pengasuh mencerminkan pengembangan kecerdasan intrapersonal dan spiritual
dalam teori Gardner. Kecerdasan intrapersonal berkaitan dengan kemampuan
memahami diri, mengendalikan emosi, dan menumbuhkan kesadaran moral.
Melalui pembiasaan seperti shalat berjamaah, piket kebersihan, dan kegiatan ibadah
bersama, santriwati dilatih untuk mengenal diri mereka dalam relasi dengan Tuhan
dan lingkungannya. Keteladanan guru dalam hal keikhlasan, kesederhanaan, dan
tanggung jawab memperkuat pemahaman santriwati terhadap nilai-nilai moral

Islam.

Dalam kerangka Multiple Intelligences, strategi ini menumbuhkan
kecerdasan spiritual (spiritual intelligence) yang tidak secara eksplisit disebutkan
oleh Gardner, namun kemudian diakui sebagai perluasan dari intrapersonal
intelligence. Santriwati tidak hanya belajar memahami konsep nilai, tetapi

menginternalisasikannya melalui refleksi batin dan praktik keseharian.

b. Integrasi Nilai ke dalam Kurikulum Pembelajaran: Pengembangan Kecerdasan

Linguistik, Logis, dan Interpersonal

Integrasi nilai-nilai Panca Jiwa ke dalam kurikulum pembelajaran di Pondok
Pesantren Darul Hijrah memperlihatkan penerapan kecerdasan linguistik dan logis-
rasional (verbal-linguistic dan logical-mathematical intelligence). Guru
mengaitkan ajaran agama dengan konteks kehidupan santriwati melalui diskusi,
tafsir, dan kajian kitab.Pendekatan ini melatih kemampuan santriwati dalam

menalar, menganalisis, dan mengungkapkan gagasan moral secara rasional dan



137

komunikatif. Proses belajar yang berbasis nilai mendorong mereka berpikir kritis

dan mampu mengaitkan konsep akhlak dengan pengalaman nyata.

Selain itu, kegiatan pembelajaran yang bersifat interaktif menumbuhkan
kecerdasan interpersonal, karena guru dan santriwati berinteraksi dalam suasana
penuh empati dan dialog. Dengan demikian, pengintegrasian nilai keikhlasan,
kemandirian, dan ukhuwah tidak hanya mengembangkan aspek kognitif, tetapi juga

memperkuat kemampuan sosial dan komunikasi moral.

c. Pembinaan Asrama dan Pengawasan Harian: Penguatan Kecerdasan

Interpersonal dan Kinestetik

Kehidupan asrama menjadi ruang nyata pembentukan karakter, di mana
seluruh aspek nilai Panca Jiwa dijalankan secara langsung. Dalam teori Gardner,
praktik ini sangat mendukung perkembangan kecerdasan interpersonal, yakni
kemampuan menjalin hubungan dan memahami orang lain. Melalui kegiatan
gotong royong, piket, dan musyawarah asrama, santriwati dilatih untuk bekerja
sama, menyelesaikan konflik, dan mengembangkan empati sosial. Aktivitas fisik
seperti kerja bakti dan kegiatan keterampilan juga melatih kecerdasan kinestetik, di
mana santriwati belajar mengekspresikan nilai-nilai seperti tanggung jawab,
kemandirian, dan kesederhanaan melalui tindakan nyata. Pembinaan harian oleh
musyrifah  berfungsi sebagai bimbingan emosional yang memperkuat
keseimbangan antara aspek kognitif dan afektif. Strategi ini mencerminkan
pendekatan pendidikan holistik yang mengembangkan kecerdasan sosial dan moral

secara bersamaan.



138

d. Pendekatan Partisipatif dan Organisasi Santriwati: Pengembangan Kecerdasan

Interpersonal, Kepemimpinan, dan Eksistensial

Pemberian kesempatan kepada santriwati untuk aktif dalam organisasi
seperti OSDA, kegiatan sosial, dan kepanitiaan mencerminkan penerapan konsep
Gardner tentang interpersonal intelligence kemampuan memahami dan memotivasi
orang lain serta existential intelligence, yaitu kemampuan berpikir reflektif tentang
makna hidup, nilai, dan tanggung jawab moral. Melalui partisipasi dalam
organisasi, santriwati belajar tentang kepemimpinan, kerja tim, dan pengambilan
keputusan. Nilai ukhuwah dan kebebasan yang bertanggung jawab diterapkan
melalui kegiatan ini, menumbuhkan rasa percaya diri, tanggung jawab sosial, dan

kesadaran akan kontribusi diri terhadap lingkungan pesantren.

Kegiatan partisipatif juga menumbuhkan kecerdasan eksistensial karena
santriwati diajak memahami makna ibadah dan kepemimpinan sebagai bentuk
pengabdian kepada Allah dan sesama manusia. Hal ini memperkuat karakter

spiritual dan sosial mereka secara bersamaan.

e. Pembinaan Spiritual dan Emosional: Pengembangan Kecerdasan Spiritual dan

Emosional

Kegiatan dzikir, pengajian, muhasabah, dan tahajud berjamaah
menunjukkan adanya penanaman nilai keikhlasan dan kesederhanaan yang
mendalam. Dalam kerangka teori Gardner, strategi ini berhubungan dengan
pengembangan kecerdasan intrapersonal dan spiritual kemampuan memahami

perasaan, tujuan hidup, dan hubungan dengan Tuhan. Dialog antara guru dan



139

santriwati dalam suasana kekeluargaan membantu mereka mengelola emosi dan
membangun emotional intelligence (yang merupakan perluasan dari interpersonal-
intrapersonal domain dalam teori Gardner). Santriwati belajar mengontrol diri,
menghargai perbedaan, dan membangun hubungan yang sehat secara emosional
dan sosial. Dengan demikian, pembinaan spiritual dan emosional menjadi sarana
pembentukan karakter yang berakar pada kesadaran batin dan empati sosial dua

aspek penting dalam kerangka kecerdasan majemuk Gardner.

Berdasarkan teori Howard Gardner, dapat disimpulkan bahwa strategi
pengasuh dan pendidik di Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri merupakan bentuk
implementasi pendidikan yang mengembangkan berbagai jenis kecerdasan secara
seimbang. Kecerdasan intrapersonal dikembangkan melalui refleksi, ibadah, dan
pembinaan pribadi. Kecerdasan interpersonal tumbuh melalui organisasi, kerja
sama, dan kehidupan asrama. Kecerdasan linguistik dan logis dilatih melalui kajian
kitab dan pembelajaran berbasis nilai. Kecerdasan kinestetik terbentuk melalui
praktik sosial dan aktivitas fisik di pondok. Kecerdasan spiritual dan eksistensial
diperkuat melalui kegiatan dzikir, tahajud, dan penghayatan makna kehidupan

pesantren.

Pendekatan ini menunjukkan bahwa pendidikan di Pondok Pesantren Darul
Hijrah tidak hanya menanamkan nilai, tetapi juga mengembangkan potensi
majemuk santriwati secara integral menciptakan individu yang cerdas secara
spiritual, emosional, sosial, dan moral. Dengan demikian, integrasi nilai-nilai Panca
Jiwa Pondok di Darul Hijrah dapat dipandang sebagai wujud konkret dari

pendidikan berbasis multiple intelligences, di mana setiap strategi pembinaan



140

diarahkan untuk menumbuhkan keseimbangan antara pengetahuan, kesadaran diri,

dan tanggung jawab sosial.

3. Karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari integrasi
nilai-nilai Panca Jiwa

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan dokumen Raport Karakter
Pondok Pesantren Darul Hijrah, ditemukan bahwa internalisasi nilai-nilai Panca
Jiwa Pondok keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan
kebebasan yang bertanggung jawab berhasil membentuk karakter santriwati yang
religius, disiplin, dan berintegritas. Temuan ini dapat dianalisis dengan
menggunakan teori pendidikan karakter Thomas Lickona yang menyatakan bahwa
pembentukan karakter harus melibatkan tiga dimensi utama, yaitu moral knowing
(pengetahuan moral), moral feeling (perasaan moral), dan moral action (tindakan
moral). Ketiga komponen tersebut membentuk sistem pendidikan moral yang utuh

dan saling berhubungan.

a. Moral Knowing (Pengetahuan Moral): Pemahaman Nilai Panca Jiwa Pondok

Menurut Lickona, pendidikan karakter harus dimulai dengan memberikan
pemahaman yang jelas tentang nilai-nilai moral yang akan ditanamkan. Dalam
konteks Pondok Pesantren Darul Hijrah, dimensi moral knowing diwujudkan
melalui proses pembelajaran formal dan nonformal yang menjelaskan makna dan
urgensi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok. Santriwati memahami makna keikhlasan
sebagai landasan ibadah dan amal, kesederhanaan sebagai bentuk pengendalian diri,

kemandirian sebagai tanggung jawab personal, ukhuwah sebagai wujud solidaritas



141

sosial, dan kebebasan bertanggung jawab sebagai cara berpikir kritis dalam koridor

nilai Islam.

Santriwati mengetahui makna keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian,
ukhuwah, dan kebebasan bertanggung jawab karena nilai ini diperkenalkan melalui:
pengajian akhlak, kuliah kepondokan, khutbatul arsy, pembinaan asrama, simbol-

simbol nilai di lingkungan pondok.

Nilai Panca Jiwa diintegrasikan dalam materi pelajaran seperti akhlak, tafsir,
dan kajian kitab, sehingga santriwati memahami dasar-dasar moral Islam secara
intelektual. Kegiatan seperti kuliah kepondokan, khutbatul arsy, tausiyah pimpinan,
dan kajian kitab menjadi media penyampaian nilai-nilai moral. Melalui kegiatan
tersebut, para pengasuh menjelaskan dasar normatif dari setiap nilai baik dari dalil

Al-Qur’an, hadis, maupun keteladanan kyai.

Santriwati memahami bahwa perilaku buruk seperti malas, konsumtif, atau
tidak disiplin bertentangan dengan nilai Panca Jiwa. Pemahaman ini adalah bagian
dari moral reasoning yang ditegaskan Lickona. Santriwati telah mencapai tahap
Moral Knowing karena mereka mengetahui apa yang baik, mengapa hal itu baik,
dan bagaimana melakukannyaDengan demikian, dimensi moral knowing terlihat
kuat karena seluruh warga pondok memahami secara konseptual bahwa nilai-nilai
Panca Jiwa merupakan pedoman perilaku sehari-hari, bukan sekadar simbol

moralitas.

b. Moral Feeling (Perasaan Moral): Pembiasaan dan Keteladanan sebagai

Penumbuh Sensitivitas Nilai



142

Komponen kedua menurut Lickona adalah moral feeling, yaitu aspek afektif
yang menumbuhkan empati, rasa malu berbuat salah, dan dorongan batin untuk
berbuat baik. Dalam lingkungan pesantren, aspek ini dihidupkan melalui sistem
pembiasaan dan keteladanan yang terus-menerus dilakukan oleh para pengasuh,
ustadzah, dan senior. Santriwati tidak hanya diajarkan nilai, tetapi juga merasakan
nilai tersebut melalui pengalaman nyata dalam kehidupan asrama. Misalnya,
mereka diajak untuk bekerja sama dalam kegiatan gotong royong, berbagi dengan
teman yang kesulitan, dan saling menasihati dengan lembut. Pengalaman ini

menumbuhkan rasa empati dan solidaritas, sesuai dengan nilai ukhuwah Islamiyah.

Selain itu, nilai keikhlasan terbentuk ketika santriwati menjalankan tugas-tugas
pondok tanpa pamrih, seperti menjaga kebersihan lingkungan atau menjadi panitia
kegiatan pondok. Pengasuh sering menegaskan bahwa amal yang dilakukan dengan
tulus akan bernilai ibadah. Hal ini memperkuat perasaan moral yang menjadi dasar

perilaku jujur, sabar, dan tangguh.

Dalam kerangka teori Lickona, Darul Hijrah berhasil menumbuhkan moral
feeling melalui pembiasaan dan pengalaman sosial yang berulang, sehingga
santriwati tidak hanya tahu mana yang benar, tetapi juga merasa terdorong untuk
melakukannya. Dalam teori Lickona, karakter tidak hanya tentang pengetahuan
tetapi mengembangkan hati dan emosi moral. Data menunjukkan bahwa santriwati

Darul Hijrah memiliki perasaan moral yang kuat, misalnya:

1) Keikhlasan sebagai Sikap Hati



143

Santriwati mengerjakan tugas tanpa mengeluh, memiliki niat ibadah, dan
menerima tanggung jawab dengan lapang dada. Hal ini menunjukkan terbentuknya:

kesadaran hati, empati, sikap menerima, keikhlasan sebagai nilai intrinsik.

2) Kesederhanaan dan Qana’ah

Perasaan nyaman dan bangga hidup sederhana menunjukkan bahwa santriwati

mencintai kesederhanaan, bukan hanya mengikutinya karena aturan.

3) Rasa Solidaritas dan Ukhuwah

Data menunjukkan santriwati memiliki rasa peduli, senang membantu, dan
tidak tega melihat temannya kesulitan.Ini merupakan bentuk compassion yang

ditekankan Lickona.

4) Tanggung Jawab dan Rasa Memiliki

Santriwati menunjukkan kepedulian terhadap kamar, kelas, dan tugas piket.
Mereka ingin melakukannya dengan baik. Ini sesuai dengan aspek moral
commitment dalam teori Lickona. Nilai Panca Jiwa telah masuk pada level Moral

Feeling, tidak sekadar diketahui tetapi dihayati sebagai kebutuhan batin.

c. Moral Action (Tindakan Moral): Implementasi Nilai Panca Jiwa dalam Perilaku

Sehari-hari

Tahap ketiga dalam teori Lickona adalah moral action, yaitu penerapan nilai
dalam tindakan nyata. Berdasarkan data lapangan, tindakan moral santriwati terlihat
jelas dalam perilaku sehari-hari yang mencerminkan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok.

Santriwati menunjukkan keikhlasan dalam melaksanakan tugas tanpa mengeluh,



144

kesederhanaan dalam berpakaian dan bersikap, kemandirian dalam mengurus

kebutuhan pribadi, serta ukhuwah dalam kerja sama kelompok. Mereka juga

menerapkan kebebasan yang bertanggung jawab dengan berani menyampaikan

pendapat secara sopan dan menghargai keputusan bersama.

Lickona menegaskan bahwa karakter sejati adalah “doing the right thing

even when no one is watching.” Temuan menunjukkan tindakan nyata santriwati

sesuai nilai Panca Jiwa;

1)

2)

3)

4)

5)

Tindakan Ikhlas: menjalankan tugas tanpa mengeluh, menerima keputusan

dengan lapang dan konsisten ibadah.

Perilaku Sederhana : hidup hemat, tidak berlebihan dalam berpakaian,

mengendalikan diri dari perilaku konsumtif.

Tindakan Mandiri dan Disiplin : mampu mengurus kebutuhan sendiri,
mengatur waktu dan menyelesaikan tugas tanpa bergantung pada orang

lain.

Perilaku Ukhuwah: saling membantu, menghargai sesama, menyelesaikan

masalah melalui musyawarah, gotong royong.

Kebebasan Bertanggung Jawab: berani menyampaikan pendapat secara

sopan, mampu mengambil keputusan dan mematuhi aturan tanpa paksaan.

Santriwati tidak hanya memahami nilai, tetapi melakukan nilai tersebut. Ini

menandakan pencapaian tingkat Moral Action dalam teori Lickona. Selain itu,

sistem Raport Karakter menjadi bentuk konkret dari moral action evaluation dalam



145

perspektif Lickona. Penilaian karakter ini membantu santriwati merefleksikan
perilaku mereka, menumbuhkan kesadaran diri, dan memperbaiki kekurangan
melalui bimbingan ustadzah. Dari perspektif Lickona, tahap moral action di
pesantren ini menunjukkan keberhasilan pendidikan karakter yang tidak berhenti
pada pengetahuan atau emosi moral, tetapi diwujudkan dalam perilaku nyata yang

konsisten dengan nilai Islam.

Pondok Pesantren Darul Hijrah berhasil mengintegrasikan tiga aspek utama
teori Lickona knowing, feeling, dan action dalam sistem pembinaan karakter. Moral
knowing dibangun melalui kegiatan edukatif seperti khutbah, kajian kitab, dan
kuliah kepondokan. Moral feeling ditanamkan melalui pengalaman sosial, kegiatan
ibadah, dan keteladanan pengasuh. Moral action diwujudkan melalui perilaku

disiplin, mandiri, dan tanggung jawab yang diamati dalam keseharian santriwati.

Integrasi ini menghasilkan karakter khas santriwati yang kuat secara
spiritual dan sosial: ikhlas, sederhana, mandiri, berjiwa ukhuwah, serta bebas dalam
koridor tanggung jawab. Proses internalisasi yang dilakukan secara berulang dan
konsisten membuat nilai-nilai Panca Jiwa tidak hanya menjadi doktrin, tetapi juga

membentuk habitus moral yang melekat dalam diri santriwati.

Menurut Lickona, pendidikan karakter yang ideal adalah pendidikan yang
menumbuhkan moral community sebuah lingkungan yang menumbuhkan nilai-
nilai bersama melalui interaksi dan teladan. Lingkungan pesantren Darul Hijrah
Puteri sepenuhnya mencerminkan hal tersebut. Kehidupan santriwati dibangun atas

dasar nilai-nilai Panca Jiwa yang menjadi ruh komunitas pesantren. Ketika nilai



146

tersebut diinternalisasi, terbentuklah atmosfer moral yang menumbuhkan
keikhlasan, kesederhanaan, dan ukhuwah sebagai kebiasaan kolektif. Hal ini sejalan
dengan konsep Lickona bahwa karakter tidak dibentuk secara instan, tetapi melalui

proses sosial yang konsisten dan terarah.

Dengan demikian, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa proses
internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok Darul Hijrah telah mewujudkan sistem
pendidikan karakter holistik sebagaimana dikehendaki oleh teori Thomas Lickona.
Nilai moral tidak hanya diketahui, tetapi dirasakan dan diwujudkan dalam tindakan
sehari-hari, sehingga membentuk karakter santriwati yang beriman, berakhlak, dan

berintegritas tinggi.

Lickona menegaskan bahwa karakter tidak akan terbentuk tanpa lingkungan
moral yang kondusif. Dokumen menunjukkan bahwa pondok menyediakan
lingkungan moral yang kuat melalui: pembiasaan harian, pengawasan musyrifah,
keteladanan guru, komunitas hidup 24 jam, sistem disiplin bertahap, raport karakter
sebagai evaluasi moral. Semua ini merupakan praktik pendidikan karakter yang
selaras dengan pandangan Lickona bahwa sekolah harus memiliki budaya moral

yang hidup dalam keseharian.

Thomas Lickona menyebut keteladanan sebagai strategi terpenting dalam
pendidikan karakter. Data hasil wawancara menunjukkan bahwa: ustadzah
menunjukkan kesederhanaan dalam perilaku, musyrifah mencontohkan

kedisiplinan, pengasuh menunjukkan keikhlasan dalam mengajar, pimpinan



147

pondok menjadi model perilaku moral. Keteladanan ini adalah inti pendidikan

karakter menurut Lickona.

Lickona menekankan pentingnya evaluasi karakter yang sistematis.Dalam
data dokumen terdapat bukti implementasi prinsip ini: Raport Karakter disusun
berdasarkan indikator moral yang jelas, seperti: keikhlasan, kesederhanaan,
kemandirian, ukhuwah, tanggung jawab. Observasi dilakukan secara berkelanjutan
oleh musyrifah. Evaluasi menjadi kesempatan pembinaan dan motivasi moral. Ini

sangat sesuai dengan character assessment yang digagas Lickona.

Berdasarkan teori Thomas Lickona, karakter santriwati di Pondok
Pesantren Darul Hijrah terbentuk melalui: Moral Knowing, Santriwati memahami
nilai Panca Jiwa secara konseptual dan rasional. Moral Feeling, Nilai tersebut
dihayati, dicintai, dan menjadi bagian dari motivasi batin. Moral Action, Santriwati
menunjukkan perilaku nyata yang sesuai dengan nilai Panca Jiwa. Selain itu, faktor
pendukung sesuai teori Lickona juga ditemukan: keteladanan, pembiasaan,
lingkungan moral yang kuat, sistem disiplin yang mendidik, penilaian karakter
berkelanjutan. Dengan demikian, implementasi nilai Panca Jiwa Pondok di Darul
Hijrah sepenuhnya sejalan dengan model pendidikan karakter Lickona dan

mencerminkan keberhasilan pembinaan karakter secara komprehensif,

Penyampaian etiket kepada santriwati menjelang masa liburan di Pondok
Pesantren Darul Hijrah merupakan bagian dari strategi pendidikan karakter yang
terencana dan berkelanjutan. Dalam perspektif Thomas Lickona, kegiatan ini dapat

dipahami sebagai upaya membangun karakter santriwati melalui integrasi antara



148

pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral feeling), dan tindakan
moral (moral action). Melalui pembacaan etiket, santriwati diberikan pemahaman
yang jelas mengenai nilai, norma, dan batasan perilaku yang harus dijaga selama
berada di luar lingkungan pondok. Pemahaman ini membentuk kesadaran kognitif
santriwati tentang apa yang benar dan salah dalam konteks kehidupan sosial dan

religius.

Lebih lanjut, penyampaian etiket juga berfungsi membangun moral feeling,
yaitu kesadaran batin dan sikap emosional santriwati terhadap nilai-nilai yang
dianut pondok. Penekanan pada menjaga nama baik pondok, menghormati orang
tua, serta konsistensi dalam menjalankan ibadah menumbuhkan rasa tanggung
jawab, malu berbuat salah, dan dorongan untuk berperilaku sesuai nilai-nilai Islam.
Dengan demikian, santriwati tidak hanya mengetahui aturan, tetapi juga memiliki
ikatan emosional dan komitmen moral terhadap nilai tersebut.

Pada tahap moral action, etiket menjadi pedoman praktis yang mendorong
santriwati untuk mengimplementasikan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok secara nyata
selama masa liburan. Kebebasan yang diperoleh santriwati saat berada di luar
pondok diarahkan agar tetap berada dalam koridor tanggung jawab moral. Hal ini
sejalan dengan nilai kebebasan yang bertanggung jawab dalam Panca Jiwa Pondok,
di mana santriwati dilatih untuk mengambil keputusan secara mandiri sekaligus

mempertanggungjawabkan setiap perilaku yang dilakukan.



