
75 
 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Gambaran Lokasi Penelitian 

1. Latar Belakang Berdirinya Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri 

Pondok Darul Hijrah Puteri adalah lembaga pendidikan bagi pembentukan 

dan pengembangan kepribadian, kemampuan manusia seutuhnya, serta pembinaan 

ilmu pengetahuan dan Agama. Pondok Darul Hijrah Puteri yang pada saat dibuka 

pada tahun 1995 hanya berdiri dari SMA 20 orang, SMP 34 orang santriwati. 

Yayasan Pendidikan Pondok Darul secara resmi berdiri pada tanggal 25April 1995, 

berdasarkan Akta Notaris Bachtiar No 7 tanggal 25 April 1995. 

Unsur Pimpinan Pondok Darul Hijrah adalah Direktur dan Wakil Direktur 

Pondok yang dalam melaksanakan tugas sehari-hari dibantu oleh Kepala Bagian 

seperti Kepala Bagain Pendidikan dan Pengajaran, Kepala Bagian Pengasuhan, 

Kepala Bagian Administrasi Umum dan Keuangan, KepalaBagian 

Personalia,Kepala Bagian Sarana Prasarana dan Pembangunan dan Kepala Bagian 

Unit Usaha. Sebagaimana halnya di Pondok Darul Hijrah Putera, secara umum ada 

dua hal yang melatarbelakangi berdirinya Pondok Darul Hijrah Puteri yaitu: 

Pertama, adanya keinginan pendiri pesantren sebagai alumni Pondok 

Modern Darussalam Gontor Ponorogo untuk mendirikan pondok pesantren serupa 

dengan almamaternya, dan hal tersebut mendapat dukungan  Gontor dan  bahkan  

dianggap  sebagai  pondok  ala Gontor di Kalimantan. 



76 
 

Kedua, banyaknya minat dari calon santriwati untuk memasuki pondok  

Gontor  tidak  sesuai  dengan  daya  tampung  pondok  Gontor sehingga diperlukan 

pondok yang memiliki sistem yang sama dan dapat mengakomodir calon santriwati 

tersebut terutama yang berasal dari Kalimantan. Untuk program itu Pondok Modern 

Gontor bersedia memberikan bimbingan, petunjuk bahkan memfasilitasi kader-

kadernya ke luar negeri guna memperoleh bekal agar lebih mampu mengelola 

kegiatan dan memanajemen pondok alumni yang kelak akan didirikan. Keinginan 

alumni Pondok Modern Gontor meniru almamaternya dan pelaksanaan amanah 

pimpinan Pondok Gontor kepada alumninya merupakan  latar  belakang  sebab  

berdirinya  Pondok  Pesantren  Darul Hijrah. 

Amanah pondok modern Gontor untuk mendirikan pondok, sesuai dengan 

kondisi daerahnya. Pondok yang berdiri itu disebut pondok alumni, bukan cabang 

Gontor. Secara historis, sebenarnya kedua pondok tersebut  adalah satu,  namun  

secara organisatoris  berdiri  sendiri,  punya landasan konstitusi sendiri. Pondok 

Pesantren Darul Hijrah Putera adalah hasil dari langkah kebersamaan antara K.H. 

A.Gazali Mukhtar (alm), K.H.Zarkasyi Hasbi, Lc., dan K.H. Syahrudi Ramli, serta 

IKPM Kalsel. 

2.  Sejarah Pondok  Pesantren Darul Hijrah Puteri 

Keberadaan Pondok Darul Hijrah Puteri tidak bisa dilepaskan dari Pondok 

Pesantren Darul Hijrah Putera itu sendiri secara keseluruhan. Karena itu,terlebih 

dahulu penulis kemukakan sedikit mengenai asal mula berdirinya, bagaimana, dan 



77 
 

dimana posisi Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri. Hal itu akan terlihat dari 

runtutan sejarah berdirinya dan keadaan geografis yang melatarinya. 

Keberadaan Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri merupakan kelanjutan 

dari Pondok Pesantren Darul Hijrah Putera. Hal ini terlihat dari pemindahan  wakaf  

dari  H.  Ady  Syahrani  dan  H.  Bakran  Lazim  yang semula berada di Putera 

(Cindai Alus) kemudian sebagiannya dipindahkan ke Batung, yang kemudian 

disanalah berdirinya Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri. Tanah yang semula 

direncanakan adalah 7 hektar, tetapi dalam kenyataannya yang terlaksana hanya 4 

hektar. 

Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri berdiri pada tahun 1995 yang 

diprakarsai oleh Drs. H. Nasrul Mahmudi, Drs. H. Syahrudi Ramli,diserahkan 

kepada alumninya untuk melakukan improvisasi dan inovasi K.H. A. Ghazali 

Muchtar (alm.), dan K.H. Zarkasyi Hasbi Lc. Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri 

terletak di desa Batung Cindai Alus yang kebanyakan penduduknya berpenghasilan 

dari bertani (berkebun) dan beternak. Pondok Darul Hijrah tidak menganut Pondok 

Kiyai yang alami, tidak menganut pula Pondok Yayasan, tetapi berusaha 

merangkum dan mengambil segi positif dari keduanya. 

Kiyai merupakan pimpinan pondok sekaligus pimpinan badan pengurus 

yayasan yang mempunyai kekuasaan mutlak keluar dan ke dalam pondok, tetapi 

harus mempunyai program kerja dan mempertanggung jawabkan 

kepemimpinannya setahun sekali kepada semua pihak dan badan pendiri dalam 

rapat pleno terbuka. Ia dipilih oleh badan pendiri untuk masa tiga tahun, 



78 
 

sebagaimana pimpinan Gontor dipilih oleh badan wakaf untuk masa jabatan lima 

tahun. Yayasan pendidikan pondok Darul Hijrah terdiri dari 2 badan, badan pendiri 

dan badan pengurus. 

Badan  pendiri  bersifat  permanen  merupakan  badan  legislative yang 

anggotanya tidak bisa diberhentikan kecuali meninggal dunia, mengundurkan diri 

dan pidana 5 tahun. Badan pengurus yang dipimpin oleh kiyai bersifat tidak 

permanen merupakan badan eksekutif untuk masa jabatan tiga tahun, anggotanya 

dapat diberhentikan kapan saja oleh badan pendiri. Oleh karena itu pondok dan 

yayasan itu satu, yayasan didirikan agar pondok itu diakui keberadaanya oleh 

negara. 

3.  Visi dan Misi 

  Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional 

memainkan peranan strategis dalam pembentukan karakter dan intelektualitas 

santri. Salah satu aspek fundamental dalam penyelenggaraan pendidikan di pondok 

pesantren adalah keberadaan visi dan misi yang menjadi landasan filosofis serta 

arah pengembangan kelembagaan. Pondok ini memiliki visi besar, yakni 

“Terwujudnya insan beriman, beramal sholeh, bertaqwa, istiqomah, berwawasan 

luas, unggul dan berprestasi.” Visi ini menggambarkan orientasi pondok dalam 

mencetak pribadi yang tidak hanya taat secara spiritual, namun juga unggul dalam 

prestasi akademik dan memiliki wawasan global. 

 



79 
 

Untuk mendukung pencapaian visi tersebut, pondok menetapkan beberapa 

misi utama. Pertama, membentuk generasi unggul yang mengarah pada 

terbentuknya Khaira Ummah, yaitu umat terbaik yang memiliki kontribusi nyata 

dalam kehidupan masyarakat. Kedua, pondok mendidik dan mengembangkan 

generasi mukmin yang memiliki keunggulan dalam akhlak, kesehatan jasmani, 

wawasan keilmuan, serta kebebasan berpikir, yang pada akhirnya mampu 

mengabdikan diri kepada masyarakat. Ketiga, proses pendidikan yang 

dikembangkan menekankan keseimbangan antara ilmu pengetahuan agama dan 

umum untuk membentuk sosok ulama yang intelektual. Keempat, pondok bertujuan 

untuk mewujudkan warga negara yang memiliki kepribadian khas Indonesia, yang 

ditandai dengan keimanan dan ketakwaan kepada Allah SWT. 

Dalam operasionalisasi nilai-nilai pendidikan, pondok juga memiliki moto 

dan Panca Jiwa yang menjadi pedoman hidup santri. Moto yang diusung mencakup 

empat aspek penting: berbudi tinggi, berbadan sehat, berpengetahuan luas, dan 

berpikir bebas. Nilai-nilai ini selaras dengan pendekatan pendidikan holistik yang 

menekankan pengembangan kepribadian secara menyeluruh. 

Adapun Panca Jiwa pondok terdiri atas lima nilai utama: keikhlasan, 

kesederhanaan, berdikari, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan. Kelima nilai tersebut 

merupakan dasar pembentukan karakter santri yang tangguh, mandiri, serta 

memiliki solidaritas dan semangat ukhuwah yang tinggi. Panca Jiwa ini juga 

menjadi ciri khas pondok pesantren dalam membentuk budaya kelembagaan yang 

khas dan bermakna. 



80 
 

Struktur kepengurusan pondok ditata secara profesional dengan 

menempatkan pimpinan, wakil pimpinan, serta kepala-kepala unit pendidikan dari 

tingkat PAUD hingga SMA. Selain itu, terdapat pula bagian-bagian yang 

menangani pengasuhan, pengajaran, minat dan bakat, rumah tangga, serta sarana 

dan prasarana, yang semuanya dipimpin oleh tenaga profesional yang memiliki 

kompetensi di bidangnya masing-masing. Kepemimpinan pondok berada di bawah 

Drs. KH. Syahrudi Ramli, M.Fil.I. selaku pimpinan pondok.Dengan visi yang kuat, 

misi yang jelas, nilai-nilai luhur dalam Panca Jiwa, serta struktur manajemen yang 

tertata, pondok pesantren ini menunjukkan kesungguhan dalam mencetak generasi 

unggul yang berkarakter Islami dan berdaya saing tinggi di tengah dinamika 

kehidupan global. 

4. Struktur Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri  

1)   Pimpinan                                 : Drs. KH. Syahrudi Ramli, M.Fil.I. 

2)   Wakil Pimpinan                      : Abdulah Husin, S.Ag., M.Pd.I. 

                                                        : Dr. M. Anshari, S.Th.I.,M.H.I. 

3)    Kabag. Sekretariat                  :  Muhammad Firdausi Nuzula, LC 

4)    Kabag. Personalia                   :  Azizah, S.Ag. 

5)    Kabag. Kepengasuhan            : Muhammad Yusuf, S.Pd.I. 

6)   Kabag. Pengajaran                   : Wahyu Nurdiansyah, S.Fil.I., M.Ag. 

7)   Kabag. Rumah Tangga            : Hamdani, S.Kom. 

8)   Kabag. Sarana Prasarana         : Surur, S.Pd.I. 

9)   Kepala SMA                           : Umi Kulsum, S.Pd.I. 

10) Kepala SMP                            : Eni Zulaikah, S.Pd.I. 



81 
 

 

11) Kepala SD                              : Khadijah, S.Pd.I., S.Pd. 

12) Kepala PAUD                         : Hasnawati, S.Pd.I 

5. Struktur Pengasuhan Santriwati 

 
TABEL 4. 1 STRUKTUR PENGASUHAN SANTRIWATI  PONDOK 

PESANTREN DARUL HIJRAH PUTRI 
 

No Bagian  Mukim PP Jumlah 

1  Kepala Pengasuhan        1 - 1 

2  Asrama dan Wali Asuh 

 

7 1 8 

3  Pelayanan Tamu dan Wali Santriwati 

Kepala Sub Bagian Pelayanan Tamu 

dan Wali Santriwati 

Kepala Sub Bagian Pelayanan Tamu 

dan Wali Santriwati 

 

Kepala Sub Bagian Pelayanan Tamu 

dan Wali Santriwati 

 

       1 1 2 

4 Keorganisasian         1 1 2 

5 Sarana dan Prasarana Pengasuhan 1 2 3 

6 Perizinan 2 3 5 

7 Tata Usaha 2 - 2 

8 Disiplin 2 1 3 

9 Ibadah 2 1 3 

TOTAL 19 10 29 

 (Sumber:    Dokumen Bagian Pengasuhan Santriwati Pondok Pesantren 

Darul Hijrah Putri Desember 2025) 

 

Berdasarkan Tabel Data tersebut Struktur Pengasuhan Santriwati Pondok 

Pesantren Darul Hijrah Putri menunjukkan bahwa sistem pengasuhan di pondok 

telah dibangun secara terencana, terstruktur, dan profesional. Berdasarkan dokumen 

resmi Bagian Pengasuhan Santriwati (Desember 2025), terdapat 29 orang pengasuh 

yang bertugas dalam berbagai bidang pembinaan dan pelayanan untuk memastikan 

seluruh aktivitas santriwati berjalan efektif dan sesuai dengan tujuan pendidikan 

pesantren. Struktur pengasuhan dipimpin oleh Kepala Pengasuhan yang berjumlah 

1 orang. Kepala pengasuhan memegang peran sentral dalam mengkoordinasikan 

seluruh bagian, menyusun kebijakan umum pengasuhan, serta memastikan seluruh 



82 
 

pembinaan karakter berjalan sesuai visi pondok. Posisi ini berada pada tingkat 

strategis karena bertanggung jawab atas keseluruhan arah pendidikan nonformal 

santriwati.  

Bagian Asrama dan Wali Asuh memiliki jumlah terbanyak kedua yaitu 8 

orang, terdiri dari 7 mukim dan 1 PP (pulang-pergi). Bagian ini mempunyai fungsi 

vital karena berinteraksi langsung dengan santriwati setiap hari. Para wali asuh 

bertanggung jawab memantau kedisiplinan, kenyamanan, kebersihan, serta kondisi 

psikologis santri di asrama. Keberadaan wali asuh menjadi jembatan komunikasi 

efektif antara santri dan pengasuh, sekaligus barisan terdepan dalam proses 

internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa. Bagian Pelayanan Tamu dan Wali Santriwati 

terdiri dari 2 orang, masing-masing 1 mukim dan 1 PP. Bagian ini mengelola proses 

penerimaan tamu, koordinasi dengan wali santri, serta layanan administrasi terkait 

kedatangan atau komunikasi eksternal. Bagian ini penting dalam menjaga 

keteraturan interaksi antara pondok dengan pihak luar agar tetap sesuai dengan tata 

tertib dan prinsip keamanan pondok.  

Terdapat 2 orang pengasuh (1 mukim dan 1 PP) yang mengelola bidang 

keorganisasian santriwati. Bagian ini membina OSDA (Organisasi Santriwati Darul 

Hijrah), memberikan arahan kepada pengurus, serta mengawasi pelaksanaan 

kegiatan organisasi. Bagian keorganisasian berperan besar dalam melatih 

kepemimpinan santriwati. Bagian Sarana dan Prasarana memiliki 3 orang pengasuh, 

terdiri dari 1 mukim dan 2 PP. Mereka bertanggung jawab terhadap kelengkapan 

fasilitas asrama seperti kamar mandi, keamanan bangunan, serta kebutuhan logistik 



83 
 

pengasuhan. Peran ini memastikan lingkungan asrama aman, layak, dan 

mendukung kenyamanan belajar santriwati.  

Bagian Perizinan menjadi salah satu bagian dengan jumlah besar yaitu 5 

orang, terdiri dari 2 mukim dan 3 PP. Tugas utama bagian ini adalah mengatur 

administrasi izin keluar, izin kesehatan, dan izin kegiatan santri. Pengaturan izin 

yang baik membantu menjaga keamanan dan kedisiplinan serta memastikan 

mobilitas santri tetap terkontrol. Bagian Tata Usaha terdiri dari 2 orang pengasuh 

mukim, yang menangani administrasi internal, penyusunan laporan, pengarsipan 

data santri, serta korespondensi pengasuhan. Bagian ini merupakan pusat 

dokumentasi dan memastikan kelancaran administratif.  

Bagian Disiplin terdiri dari 3 orang (2 mukim dan 1 PP) yang mengawasi 

pelaksanaan tata tertib dan kedisiplinan harian santriwati. Mereka bertugas 

memberikan teguran, motivasi, atau pembinaan untuk santri yang melanggar aturan. 

Bagian ini memiliki peran penting dalam menjaga ketertiban dan membentuk 

karakter taat aturan. Bagian Ibadah, juga berjumlah 3 orang (2 mukim dan 1 PP), 

mengawasi pelaksanaan ibadah wajib dan sunnah santri. Bagian ini memastikan 

seluruh kegiatan keagamaan berjalan sebagaimana mestinya, termasuk salat 

berjamaah, wirid, kegiatan keputrian, pembinaan adab ibadah, dan kajian 

keagamaan. 

Jadi Struktur pengasuhan santriwati Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri 

terdiri dari 29 pengasuh, dengan 19 pengasuh mukim dan 10 pengasuh PP, yang 

tersebar dalam sembilan bagian utama. Pembagian tugas ini menunjukkan bahwa 

pondok memiliki sistem pembinaan yang: Kompleks dan terstruktur, Setiap bidang 



84 
 

pengasuhan memiliki fungsi yang jelas untuk mendukung proses pendidikan 

karakter santri. Berorientasi pada pembentukan karakter, Bagian seperti asrama, 

disiplin, dan ibadah sangat erat kaitannya dengan internalisasi nilai Panca Jiwa.  

Didukung SDM yang cukup, Jumlah pengasuh di tiap bidang disesuaikan dengan 

kebutuhan operasional harian pondok. Saling melengkapi, Setiap bagian 

menjalankan fungsi berbeda, tetapi semuanya memiliki tujuan akhir: membentuk 

santriwati yang berakhlak, mandiri, dan disiplin. Data ini memperkuat bahwa 

Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri menjalankan sistem pengasuhan modern 

terintegrasi yang menjadi fondasi penting bagi pembentukan karakter santriwati. 

6.  Pengurus Organisasi Santriwati Darul Hijrah Putri 

TABEL 4.2PENGURUS ORGANISASI SANTRIWATI DARUL HIJRAH 

NO BAGIAN JUMLAH 

1 

Fc Osda 6 

2 

Bagian Disiplin 10 

3 
Bagian Pengajaran 11 

4 
Bagian Bahasa 7 

5 
Bagian Ibadah 12 

6 
Bagian Tahfidz 5 

7 
Bagian Kebersihan 11 

8 
Bagian Kesenian  6 

9 
Bagian Unit Usaha 11 

10 

Bagian Penerimaan Tamu 12 



85 
 

11 
Bagian Penerimaan Barang 8 

12 
Bagian Olahraga 6 

13 
Bagian Jurnalistik 5 

14 
Bagian Perpusatakaan 4 

15 
Bagian Kesehatan 8 

16 
Bagian Penerangan 6 

17 

Bagian Dapur 7 

18 

Koordinator Pramuka 20 

 TOTAL 

155 

(Sumber:    Dokumen Bagian Pengasuhan Santriwati Pondok Pesantren 

Darul Hijrah Putri Desember 2025) 

Berdasarkan table data  tersebut mengenai struktur organisasi santriwati di 

Pondok Pesantren Darul Hijrah menunjukkan bahwa sistem kepengurusan santri 

telah dibentuk secara terstruktur dan mencakup berbagai bidang penting dalam 

kehidupan pondok. Total terdapat 155 santriwati yang terlibat sebagai pengurus, 

mencerminkan bahwa pondok memberikan ruang sangat luas bagi santri untuk 

berlatih kepemimpinan, manajemen kegiatan, dan tanggung jawab 

sosial.Organisasi santri ini dikenal sebagai OSDA (Organisasi Santriwati Darul 

Hijrah) dan terdiri dari berbagai bagian yang memiliki fungsi, tugas, dan wewenang 

masing-masing.Bagian inti kepengurusan adalah FC OSDA yang berjumlah 6 

orang. Mereka bertindak sebagai pimpinan tertinggi organisasi santriwati yang 

mengkoordinasi seluruh bidang serta menjadi penghubung antara pengurus dengan 



86 
 

pihak pengasuhan pondok. Keberadaan FC OSDA sangat strategis karena menjadi 

poros kebijakan dan pelaksana program-program besar di lingkungan santri. 

Selanjutnya, terdapat Bagian Disiplin yang berjumlah 10 orang yang 

bertugas menegakkan tata tertib pondok, memastikan keteraturan kegiatan harian, 

dan mengawasi kedisiplinan santriwati dalam menjalankan aturan. Disiplin ini 

berfungsi sebagai fondasi pendidikan karakter, sehingga peran bagian ini sangat 

signifikan. Bagian Pengajaran, terdiri dari 11 orang, bertanggung jawab dalam 

mengelola kegiatan belajar santri, memonitor kehadiran, mengatur jadwal belajar 

malam, dan mendukung program pendidikan formal maupun nonformal. Di sisi 

kemampuan bahasa, Bagian Bahasa yang berjumlah 7 orang mengelola pembinaan 

bahasa Arab dan Inggris, termasuk program muhadharah, mufradat, serta 

kedisiplinan penggunaan bahasa sehari-hari. 

Untuk pembinaan ibadah, Bagian Ibadah yang terdiri dari 12 orang 

memastikan kedisiplinan ibadah wajib dan sunnah, mengelola jadwal imam, 

muadzinah, serta mengawasi kegiatan keagamaan santriwati lainnya. Sementara itu, 

Bagian Tahfidz sebanyak 5 orang bertanggung jawab membina hafalan Al-Qur’an, 

mengatur setoran hafalan, serta memotivasi santriwati untuk meningkatkan kualitas 

tilawah. Pembiasaan hidup bersih menjadi bagian penting dalam pendidikan 

pondok, sehingga ada Bagian Kebersihan yang berjumlah 11 orang. Mereka 

mengatur kebersihan asrama, kamar mandi, area kelas, serta lingkungan sekitar 

pondok. 

Kehidupan santriwati juga difasilitasi melalui pengembangan minat bakat. 

Oleh karena itu, Bagian Kesenian (6 orang) dan Bagian Olahraga (6 orang) berperan 



87 
 

mengembangkan kreativitas dan kesehatan jasmani santriwati melalui berbagai 

kegiatan ekstrakurikuler. Di bidang perekonomian, Bagian Unit Usaha yang terdiri 

dari 11 orang bertanggung jawab mengelola kegiatan kewirausahaan santri seperti 

koperasi, kantin, atau usaha kecil lainnya. Peran ini selaras dengan pembentukan 

karakter kemandirian dan jiwa usaha. Untuk mendukung tata kelola lingkungan, 

terdapat Bagian Penerimaan Tamu (12 orang) yang mengatur mekanisme 

kedatangan tamu, serta Bagian Penerimaan Barang (8 orang) yang fokus pada 

pemeriksaan barang titipan untuk santri agar sesuai dengan tata tertib pondok.  

Bidang literasi diperkuat oleh Bagian Jurnalistik (5 orang) yang mengelola 

buletin, dokumentasi kegiatan, serta pengembangan kemampuan menulis 

santriwati. Selain itu, Bagian Perpustakaan yang terdiri dari 4 orang mengatur 

administrasi peminjaman buku dan menjaga ketertiban ruang baca. Dari aspek 

kesehatan, Bagian Kesehatan (8 orang) bertugas memberikan pertolongan pertama, 

mencatat santri yang sakit, serta berkoordinasi dengan pengasuh untuk penanganan 

lanjutan. Bagian Penerangan, berjumlah 6 orang, mengelola publikasi internal 

pondok seperti pengumuman, informasi kegiatan, dan penyampaian peraturan. 

Dukungan operasional dapur dijalankan oleh Bagian Dapur (7 orang) yang 

membantu pengelolaan konsumsi harian, serta koordinasi dengan bagian logistik 

pondok. Terakhir, bagian dengan jumlah anggota terbanyak adalah Koordinator 

Pramuka, yaitu 20 orang. Bagian ini mengelola kegiatan kepramukaan yang 

menjadi wajib bagi seluruh santriwati dan berperan penting dalam pembentukan 

karakter disiplin, kerjasama, dan kemandirian. 



88 
 

Secara keseluruhan, data ini menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Darul 

Hijrah membangun sistem kepengurusan santri yang luas dan menyeluruh. Melalui 

organisasi tersebut, santriwati dilatih dalam menghadapi tanggung jawab, 

mengembangkan kemampuan kepemimpinan, serta memahami nilai-nilai Panca 

Jiwa Pondok yang diintegrasikan melalui aktivitas organisasi sehari-hari. Jumlah 

total 155 pengurus mencerminkan besarnya peran santriwati dalam menopang 

kehidupan pondok dan menjadi sarana pembentukan karakter yang efektif. 

 
7.  Keadaan Santriwati Mukim, Mudabbiroh dan Wali  Asuh  Asrama 

 
TABEL 4. 3 KEADAAN SANTRIWATI ,MUDABBIROH DAN WALI 

ASUH ASRAMA PONDOK PESANTREN DARUL HIJRAH PUTRI 

 
 

 
 

No 

 

 
 

Nama  Asrama 

D
a
y
a
 

T
a
m

p
u

n
g
 

K
a
m

a
r 

R
a
ta

2
 

p
p

er
k

a
m

a
r 

 

S
a
n

tr
iw

a
ti

 

M
u

d
a
b

b
ir

a
h

 

 W
al

i 
A

su
h

 
1 Sayyidah Fatimah 224 13 15 198 26 2 

2 Sayyidah Khodijah 403 24 18 383 20 1 

3 Ummi Hani 174   9 14 156 18 3 

4 Zainab 138 10 19 138   0 1 

Jumlah  939 56 939 875 64 7 

(Sumber: Dokumen Biro Pengasuhan Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri 

Desember 2025 dan wawancara dengan Kepala Biro Pengasuhan Santriwati 

tanggal 3 Desember 2025) 

 

Berdasarkan Data pada Tabel tersebut menunjukkan gambaran umum 

mengenai kondisi asrama, jumlah santriwai, serta keberadaan mudabbiroh dan wali 

asuh yang bertugas di Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri. Secara keseluruhan 

terdapat 4 asrama utama, dengan total daya tampung 939 santriwati, yang terbagi 

ke dalam 56 kamar. Dari data tersebut terlihat bahwa rata-rata jumlah santriwati per 



89 
 

kamar adalah antara 14 hingga 19 orang, tergantung kapasitas masing-masing 

asrama.  

Asrama Sayyidah Fatimah memiliki daya tampung 224 santriwati dengan 

13 kamar. Rata-rata penghuni setiap kamar adalah 15 orang. Saat pengumpulan 

data, jumlah santriwati yang menghuni asrama ini sebanyak 198 santriwati, dibina 

oleh 26 mudabbiroh serta 2 wali asuh.Jumlah mudabbiroh yang cukup besar 

menunjukkan bahwa asrama ini memiliki sistem pembinaan yang kuat dan intensif, 

terutama karena jumlah santri yang menempati asrama ini cukup banyak. Asrama 

terbesar adalah Sayyidah Khodijah, dengan daya tampung 403 orang dalam 24 

kamar, dan rata-rata 18 santriwati per kamar. Dari kapasitas tersebut, terisi 383 

santriwati. Asrama ini dibina oleh 20 mudabbiroh dan 1 wali asuh. Mengingat 

jumlah santriwati yang sangat besar, keberadaan mudabbiroh memiliki peran yang 

sangat strategis dalam membina kedisiplinan, kebersihan, dan kenyamanan 

santriwati. Jumlah wali asuh yang hanya satu orang menunjukkan bahwa 

pembinaan harian lebih banyak dibantu oleh mudabbiroh sebagai perpanjangan 

tangan pengasuhan.  

Asrama Ummi Hani memiliki daya tampung 174 santriwati, terdiri dari 9 

kamar dengan rata-rata 14 orang per kamar. Santri yang menghuni berjumlah 156 

orang, dibimbing oleh 18 mudabbiroh dan 3 wali asuh. Jumlah wali asuh pada 

asrama ini merupakan yang terbanyak di antara asrama lain. Hal ini menunjukkan 

bahwa asrama Ummi Hani mendapatkan perhatian khusus dalam hal  

pendampingan, baik dari sisi kedisiplinan maupun pembinaan karakter. Asrama 

Zainab memiliki daya tampung 138 santriwati dengan 10 kamar, rata-rata 19 orang 



90 
 

per kamar. Jumlah santriwati yang menghuni asrama ini adalah 138 orang, sesuai 

dengan kapasitas maksimal.Menariknya, asrama ini tidak memiliki mudabbiroh 

yang tercatat dalam data, namun tetap memiliki 1 wali asuh. Ketiadaan mudabbiroh 

ini dapat menjadi perhatian dalam pembinaan harian, mengingat jumlah santriwati 

cukup besar dan berada dalam kondisi full capacity. 

Rekapitulasi Keadaan Asrama, Jika seluruh data dijumlahkan: Total daya 

tampung santriwati : 939 orang, Total santriwati yang menghuni : 875 orang, Total 

kamar : 56 kamar, Total mudabbiroh : 64 orang, Total wali asuh : 7 orang.Jumlah 

santriwati yang menghuni belum mencapai total daya tampung, menunjukkan 

bahwa pondok masih memiliki ruang untuk penambahan santri. Namun demikian, 

rata-rata penghuni per kamar masih berada dalam batas wajar untuk ukuran pondok 

pesantren dengan sistem asrama. 

Data ini menggambarkan bahwa sistem asrama di Pondok Pesantren Darul 

Hijrah Putri telah diatur secara terstruktur dan proporsional dalam hal: Kapasitas 

asrama, Jumlah santri, Ketersediaan mudabbiroh,  Keberadaan wali asuh. Jumlah 

mudabbiroh yang cukup besar (64 orang) menunjukkan bahwa Pondok Pesantren 

Darul Hijrah Putri memberikan perhatian serius pada pembinaan harian santriwati. 

Keberadaan mudabbiroh sebagai mentor kamar membantu menjaga kedisiplinan, 

kebersihan, serta internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa. Sedangkan 7 wali asuh 

berperan sebagai pembimbing utama yang memastikan proses pengasuhan berjalan 

sesuai visi pondok. Variasi jumlah wali asuh di tiap asrama menunjukkan 

penyesuaian terhadap karakteristik masing-masing asrama, baik dari segi jumlah 

penghuni maupun intensitas pembinaan yang dibutuhkan. Secara keseluruhan, data 



91 
 

ini memperlihatkan bahwa Pondok Pesantren Darul Hijrah Putri telah memiliki 

sistem asrama yang tertata dengan baik dan mendukung proses pembentukan 

karakter santriwati secara efektif. 

B. Penyajian Data 

Data yang disajikan adalah data hasil dari penelitian lapangan yang dilakukan 

peneliti tentang Integrasi Nilai Panca Jiwa Pondok pada Karakter Santriwati di 

Pondok Pesantren Darul Hijrah. Penyajian data ini dikemukan sesuai berdasarkan  

fokus penelitian, sebagai berikut : 

1. Data Tentang  nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang diintegrasikan dalam 

kehidupan santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah. 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan Wakil Pimpinan 

Pondok Pesantren Darul Hijrah, diketahui bahwa proses integrasi nilai-nilai Panca 

Jiwa Pondok menjadi bagian integral dari sistem pendidikan dan pembinaan 

karakter di lingkungan pesantren. Nilai-nilai tersebut meliputi keikhlasan, 

kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang menjadi ruh 

kehidupan santriwati.Setiap tahun ajaran baru, Pondok Pesantren Darul Hijrah 

menyelenggarakan kegiatan  Khutbatul Arsy, sebuah acara tahunan yang menjadi 

tradisi khas pesantren. Acara ini dihadiri oleh seluruh warga pondok, mulai dari 

pimpinan, dewan guru, musyrifah, hingga seluruh santriwati. Berdasarkan hasil 

wawancara, kegiatan ini tidak hanya berfungsi sebagai acara pembukaan tahun 

ajaran, tetapi juga sebagai sarana penanaman kembali nilai-nilai dasar pondok 

kepada seluruh warga pesantren. 



92 
 

Berdasarkan wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok, Beliau 

menggambarkan bahwa proses integrasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok (keikhlasan, 

kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang bertanggung 

jawab) dilakukan secara sistematis, terstruktur, dan menyeluruh melalui seluruh 

aspek kehidupan pesantren. Integrasi ini tidak hanya diwujudkan melalui kegiatan 

akademik, tetapi juga melalui pola hidup, interaksi sosial, kegiatan asrama, 

keteladanan pendidik, serta sistem manajemen pondok yang berjalan selama 24 jam 

dalam satu lingkungan.1 

Wakil pimpinan menjelaskan bahwa nilai Panca Jiwa tidak diajarkan 

sebagai teori tersendiri, tetapi diintegrasikan secara langsung ke dalam seluruh 

aktivitas harian santriwati. Nilai keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, 

ukhuwah, dan kebebasan disisipkan pada kegiatan belajar, ibadah, tugas harian, 

metode pembelajaran, interaksi sosial, bahkan tata cara berpakaian dan penggunaan 

fasilitas pondok. 

Nilai keikhlasan terintegrasi dalam kegiatan ibadah dan belajar, di mana 

setiap santriwati dibiasakan memulai aktivitas dengan niat yang lurus sebagai 

bentuk pengamalan nilai spiritual. Nilai kesederhanaan tercermin dalam pola 

makan, tempat tinggal, perangkat teknologi, hingga gaya hidup santriwati yang 

diarahkan untuk menghindari sikap berlebih-lebihan. Nilai kemandirian 

dimasukkan melalui penugasan harian, aktivitas kebersihan, manajemen waktu, dan 

                                                             
1 Wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok yaitu Ustadz AH, Selasa 02 Desember 2025, 

Pukul 10.00 WITA.,”. 

 
 



93 
 

pengelolaan kebutuhan diri. Nilai ukhuwah Islamiyah diintegrasikan melalui 

interaksi sosial yang mengedepankan sikap tolong-menolong, saling menghormati, 

serta menjaga harmoni. Nilai kebebasan yang bertanggung jawab disisipkan dalam 

kegiatan organisasi, pengambilan keputusan, serta latihan kepemimpinan. 

Wakil Pimpinan Pondok menjelaskan bahwa Khutbatul Arsy adalah 

momentum spiritual dan edukatif yang menandai awal perjalanan pendidikan 

santriwati. Di dalamnya, para pimpinan menegaskan kembali nilai-nilai Panca Jiwa 

Pondok sebagai pedoman hidup selama berada di Darul Hijrah. Dalam kesempatan 

tersebut, pimpinan pondok memberikan tausiyah dan pengarahan yang menekankan 

pentingnya menjalani kehidupan pesantren dengan semangat ikhlas, sederhana, 

mandiri, bersaudara, dan bebas yang bertanggung jawab. 

Observasi lapangan menunjukkan bahwa suasana Khutbatul Arsy 

berlangsung khidmat dan penuh makna. Seluruh santriwati duduk berbaris rapi di 

lapangan utama pondok, mendengarkan dengan penuh perhatian setiap pesan yang 

disampaikan. Di tengah kegiatan tersebut, para santriwati tidak hanya 

mendengarkan ceramah, tetapi juga diajak untuk memahami makna simbolik dari 

Panca Jiwa Pondok. Misalnya, nilai keikhlasan disimbolkan dengan pembacaan niat 

tulus untuk menuntut ilmu karena Allah, sedangkan kemandirian tercermin dalam 

semangat mempersiapkan diri menghadapi tahun ajaran baru tanpa bergantung pada 

bantuan orang lain. 

Selain melalui kegiatan Khutbatul Arsy, integrasi nilai-nilai Panca Jiwa juga 

dilakukan secara lebih mendalam melalui kuliah kepondokan. Berdasarkan 



94 
 

wawancara dengan pengasuh, kegiatan ini merupakan program wajib bagi seluruh 

santriwati di awal tahun ajaran. Kuliah kepondokan adalah media pembelajaran 

nilai dan budaya pesantren. Di sini kami mengenalkan sejarah pondok, visi-misi, 

serta makna Panca Jiwa agar para santriwati memahami dasar moral kehidupan 

mereka di Darul Hijrah,ungkap Wakil Pimpinan Pondok.  

Materi kuliah kepondokan mencakup topik-topik seperti sejarah berdirinya 

pesantren, peran pendiri dalam merumuskan nilai-nilai pondok, serta aplikasi nyata 

dari setiap unsur Panca Jiwa dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, pada sesi 

tentang keikhlasan, santriwati dibimbing untuk memahami bahwa seluruh amal di 

pesantren, baik belajar maupun melayani sesama, harus diniatkan semata-mata 

karena Allah SWT. Pada sesi tentang kesederhanaan, mereka diajak merenungi 

makna hidup hemat, disiplin, dan tidak berlebihan dalam gaya hidup. 

Observasi di lapangan juga menunjukkan bahwa penyampaian kuliah 

kepondokan dilakukan dengan pendekatan partisipatif. Para pengasuh sering 

mengaitkan materi dengan realitas kehidupan santriwati sehari-hari, sehingga nilai-

nilai yang disampaikan tidak terasa abstrak, melainkan kontekstual. Misalnya, 

pembina asrama mendorong santriwati untuk menampilkan kemandirian dalam 

menjaga kebersihan kamar, keikhlasan saat piket, serta ukhuwah dalam membantu 

teman yang kesulitan. Melalui pendekatan seperti ini, nilai-nilai Panca Jiwa dihayati 

tidak hanya melalui hafalan, tetapi melalui praktik nyata. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok Pesantren 

Darul Hijrah, nilai-nilai Panca Jiwa bukan sekadar slogan atau prinsip normatif, 



95 
 

tetapi menjadi pedoman hidup dan karakter dasar bagi setiap santriwati. Nilai-nilai 

tersebut diajarkan melalui pembiasaan, keteladanan, serta aturan kehidupan 

pesantren yang konsisten. 

a. Nilai Keikhlasan 

Nilai keikhlasan menjadi inti dari seluruh kegiatan pendidikan di pondok. 

Dalam wawancara, Ustadz MA. menyatakan bahwa “setiap kegiatan santriwati 

diarahkan untuk melatih niat yang tulus, agar apa pun yang mereka lakukan 

diniatkan sebagai ibadah kepada Allah.”2  Keikhlasan diinternalisasikan melalui 

pembiasaan seperti piket kebersihan, pelayanan kegiatan pondok, membantu guru, 

dan kegiatan sosial lainnya. Santriwati dibimbing untuk melakukan setiap tugas 

tanpa pamrih dan tidak mengharapkan pujian. Hal ini dilakukan dengan pendekatan 

spiritual melalui nasihat dan kajian akhlak tentang pentingnya niat yang lurus. 

Bentuk nyata keikhlasan juga tampak ketika santriwati menjalani kehidupan yang 

penuh keteraturan dan tanggung jawab, tanpa mengeluh atas tugas yang diberikan. 

Dengan demikian, nilai keikhlasan tidak hanya menjadi ajaran verbal, tetapi 

menjadi bagian dari kepribadian yang terwujud dalam keseharian mereka.  

Keikhlasan merupakan jiwa pertama yang menjadi fondasi bagi semua amal 

di pesantren. Berdasarkan hasil wawancara dengan santriwati, keikhlasan 

ditanamkan sejak awal santriwati masuk pondok, terutama melalui kegiatan 

Khutbatul Arsy dan kuliah kepondokan, di mana pimpinan menekankan pentingnya 

                                                             
2 Wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok yaitu Ustadz MA, Senin 20 Oktober 2025, 

Pukul 10.26 WITA.,”. 

 



96 
 

niat belajar dan beramal semata-mata karena Allah SWT.Dalam keseharian, nilai 

keikhlasan diwujudkan melalui kegiatan seperti piket kebersihan, pelayanan acara 

pondok, dan kerja bakti. Santriwati diajarkan untuk tidak mengharapkan imbalan 

atas setiap tugas yang dilakukan.  

Salah satu responden menyatakan, “Kami diajarkan bahwa semua kegiatan 

di pondok harus diniatkan ibadah. Kalau kita piket atau membantu teman, itu bagian 

dari ibadah, bukan kewajiban karena diperintah.”Keikhlasan juga tampak dalam 

disiplin ibadah, seperti salat berjamaah dan tilawah Al-Qur’an. Nilai ini melatih 

santriwati untuk bekerja dan beramal dengan tulus tanpa pamrih, sehingga 

membentuk karakter sabar dan tangguh.3 

b. Nilai Kesederhanaan 

Kesederhanaan merupakan nilai yang mencerminkan keseimbangan dan 

kesadaran diri. Berdasarkan hasil wawancara, kesederhanaan di Darul Hijrah 

diterapkan dalam berbagai aspek: pola hidup, berpakaian, berbicara, hingga 

penggunaan fasilitas. Fasilitas yang disediakan di pondok dibuat seadanya agar 

santriwati terbiasa hidup sederhana dan tidak konsumtif. 

Ustadz MA menjelaskan, “Kami ingin membentuk kesadaran bahwa hidup 

sederhana itu bukan karena tidak mampu, tetapi karena ingin menjaga hati dari sifat 

berlebihan.”4 

Nilai ini membentuk karakter santriwati yang rendah hati, hemat, dan 

bersyukur atas segala nikmat yang diterima.Kesederhanaan juga tampak dalam 

sikap mereka sehari-hari: berpakaian sopan, berbicara lembut, serta menjauhi 

                                                             
3 Wawancara dengan Santriwati yaitu SR, Kamis 30 Oktober 2025, Pukul 09.30 WITA.,”. 
4 Wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok yaitu Ustadz MA, Senin 20 Oktober 2025, 

Pukul 10.26 WITA.,”. 

 



97 
 

perilaku pamer. Dengan hidup sederhana, santriwati belajar menilai sesuatu 

berdasarkan manfaat, bukan tampilan luar. 

Kesederhanaan di Pondok Pesantren Darul Hijrah bukan hanya soal 

penampilan, tetapi menyangkut pola pikir dan sikap hidup. Berdasarkan wawancara 

dengan santriwati, kesederhanaan diterapkan dalam berbagai aspek: makanan, 

pakaian, dan perilaku. Fasilitas pondok yang serba sederhana bukan karena 

keterbatasan, melainkan untuk melatih pengendalian diri dan rasa syukur.Dalam 

observasi, terlihat bahwa santriwati hidup dengan peraturan yang ketat, tidak 

diperbolehkan membawa barang mewah atau aksesori berlebihan. Hal ini menjadi 

latihan nyata untuk menumbuhkan rasa qana’ah (menerima dengan lapang hati). 

Menurut Wakil Pimpinan Pondok, “Kesederhanaan mendidik santriwati 

agar tidak sombong dan terbiasa hidup hemat. Dari sini lahir jiwa tangguh dan tidak 

mudah putus asa.”Nilai kesederhanaan menumbuhkan karakter santriwati yang 

rendah hati, hemat, dan memiliki empati tinggi terhadap sesama. 

c. Nilai Kemandirian 

Kemandirian menjadi nilai penting dalam sistem pembinaan santriwati. 

Pondok menanamkan semangat kemandirian melalui pembiasaan mengurus diri 

sendiri, mengatur waktu, mencuci pakaian, serta melaksanakan tanggung jawab 

tanpa bergantung pada orang lain. Melalui program Santri Mandiri, para santriwati 

dilibatkan dalam kegiatan wirausaha sederhana seperti kantin kejujuran dan 

koperasi santri. Dari kegiatan ini, mereka belajar mengelola keuangan, bekerja 

sama, dan menghargai hasil usaha. Ustadz MA menjelaskan bahwa kemandirian ini 



98 
 

bertujuan untuk menumbuhkan tanggung jawab moral dan mental yang kuat. Selain 

itu, santriwati juga diberi tanggung jawab mengelola kegiatan asrama dan 

organisasi. Semua ini membentuk mental kepemimpinan, daya juang, serta 

kemampuan mengelola diri dengan baik. 

Kemandirian merupakan jiwa yang menjadi ciri khas pendidikan pesantren. 

Pondok melatih santriwati untuk tidak bergantung pada orang lain dalam hal 

apapun, termasuk urusan pribadi. Berdasarkan wawancara dengan santriwati, 

kegiatan harian seperti mencuci pakaian, menata kamar, mengatur waktu belajar, 

hingga menyiapkan kebutuhan ibadah dilakukan secara mandiri. Program Santri 

Mandiri menjadi sarana penting dalam menanamkan nilai ini. Santriwati diberi 

kesempatan untuk berwirausaha kecil melalui koperasi dan kantin kejujuran. Dari 

situ mereka belajar tentang tanggung jawab, pengelolaan keuangan, dan etika kerja. 

Salah satu santriwati menjelaskan, “Kami diajarkan untuk bisa mengurus 

semuanya sendiri, tidak selalu bergantung pada musyrifah. Dari sini kami belajar 

disiplin dan menghargai waktu.” Kemandirian yang tertanam kuat ini membentuk 

pribadi santriwati yang mampu mengambil keputusan dan menghadapi tantangan 

secara bijak. 

d. Nilai Ukhuwah Islamiyah 

Ukhuwah Islamiyah merupakan nilai yang menekankan persaudaraan, 

kebersamaan, dan kasih sayang antar sesama. Pondok Darul Hijrah menanamkan 

nilai ini melalui kegiatan kebersamaan seperti gotong royong, musyawarah, dan 

peringatan hari besar Islam.Dalam wawancara dijelaskan bahwa santriwati berasal 



99 
 

dari berbagai daerah dan latar belakang. Hal ini menjadi tantangan sekaligus 

peluang untuk menumbuhkan rasa persaudaraan lintas budaya. Pengasuh 

mendorong santriwati untuk menyelesaikan perbedaan dengan cara musyawarah 

dan saling menghormati. Melalui interaksi sosial yang intens, santriwati belajar 

menumbuhkan empati, solidaritas, dan semangat kerja sama. Ukhuwah Islamiyah 

di sini tidak hanya berarti hubungan horizontal antar santri, tetapi juga hubungan 

vertikal dengan Allah melalui kesadaran akan tanggung jawab sosial. 

Nilai ukhuwah Islamiyah mencerminkan semangat persaudaraan, 

solidaritas, dan gotong royong antar santriwati. Berdasarkan hasil wawancara, nilai 

ini tampak dalam kegiatan kebersamaan seperti musyawarah asrama, gotong 

royong, dan peringatan hari besar Islam.Interaksi sosial santriwati yang berasal dari 

berbagai daerah melatih mereka untuk menghargai perbedaan budaya dan karakter. 

Ketika terjadi perselisihan kecil, santriwati diarahkan untuk menyelesaikannya 

melalui musyawarah. 

Seorang pengasuh mengatakan, “Kami tekankan bahwa ukhuwah itu bagian 

dari ibadah. Kalau ada perbedaan pendapat, selesaikan dengan cara yang baik.”Dari 

nilai ini, terbentuk sikap tolong-menolong, toleransi, dan solidaritas sosial yang 

tinggi antar santriwati.5 

e. Nilai Kebebasan  

Kebebasan di Darul Hijrah bukan berarti bebas tanpa batas, melainkan 

kebebasan yang bertanggung jawab dan berlandaskan nilai-nilai Islam. Santriwati 

diberi kesempatan untuk berpendapat, berorganisasi, dan mengembangkan 

                                                             
5 Wawancara dengan Wali Asuh yaitu NA, Sabtu 18 Oktober 2025, Pukul 10.00 WITA.,”. 



100 
 

kreativitasnya. Namun, semua itu dilakukan dalam koridor disiplin dan adab 

pesantren.  

Kebebasan berpikir dan berpendapat difasilitasi melalui kegiatan seperti 

forum musyawarah santri, latihan pidato, dan organisasi OSDA. Santriwati 

didorong untuk berani menyampaikan gagasan dengan sopan dan menghargai 

pendapat orang lain. Dengan demikian, nilai kebebasan menjadi sarana pendidikan 

karakter yang menumbuhkan kemandirian berpikir dan tanggung jawab moral. 

Kebebasan di pesantren dimaknai sebagai kebebasan yang bertanggung 

jawab. Santriwati diberikan ruang untuk berpendapat, berkreasi, dan berorganisasi 

melalui wadah OSDA (Organisasi Santri Darul Hijrah). Namun, kebebasan tersebut 

tetap dibatasi oleh norma Islam dan tata tertib pondok.Menurut pengasuh, 

“Kebebasan di sini bukan berarti bebas tanpa aturan, tapi bebas memilih kebaikan 

dan bebas mengembangkan potensi selama tidak melanggar adab.”Kebebasan yang 

diarahkan seperti ini mendorong santriwati menjadi individu yang percaya diri, 

berani menyampaikan pendapat, namun tetap menjaga sopan santun dan disiplin. 

Selain internalisasi nilai melalui kegiatan edukatif dan pembiasaan, Pondok 

Pesantren Darul Hijrah juga meneguhkan nilai-nilai tersebut melalui penanaman 

simbolik di lingkungan fisik pondok. Berdasarkan observasi, di berbagai sudut 

pesantren, seperti area kelas dan asrama terpajang slogan yang memuat pesan moral 

dari Panca Jiwa Pondok. Di antara slogan tersebut tertulis, Ikhlas Beramal karena 

Allah,Hidup Sederhana adalah Kemuliaan,dan Mandiri dalam Kebaikan. Tulisan-



101 
 

tulisan ini bukan sekadar hiasan, tetapi bagian dari strategi pembentukan karakter 

melalui lingkungan simbolik (hidden curriculum). 

Ketika ditanya mengenai makna pemasangan slogan tersebut, Wakil 

Pimpinan Pondok menjelaskan bahwa Tujuan kami adalah menciptakan atmosfer 

pendidikan yang menanamkan nilai di setiap sudut pondok. Setiap kali santriwati 

membaca tulisan itu, mereka diingatkan kembali akan prinsip hidup pondok dan 

tanggung jawab moralnya. Hal ini menunjukkan bahwa pondok memahami 

pentingnya pembelajaran yang berlangsung secara tidak langsung dan 

berkesinambungan. Melalui pengamatan, terlihat bahwa keberadaan slogan tersebut 

memberi pengaruh positif terhadap kesadaran moral santriwati. Mereka terbiasa 

membaca dan merenungi makna yang terkandung dalam setiap kalimat yang 

terpampang. Dalam beberapa kasus, pengasuh bahkan menjadikan slogan tersebut 

sebagai bahan refleksi saat kegiatan muhasabah malam atau pembinaan karakter. 

Kegiatan seperti Khutbatul Arsy (kuliah kepondokan) dan pemasangan 

slogan nilai-nilai pondok menunjukkan adanya proses internalisasi nilai yang 

berlapis. Pertama, pada level kognitif, santriwati memahami makna dan tujuan 

Panca Jiwa Pondok. Kedua, pada level afektif, mereka mulai menumbuhkan 

kesadaran dan penghargaan terhadap ni lai-nilai tersebut melalui nasihat dan 

keteladanan pengasuh. Ketiga, pada level psikomotorik, nilai-nilai itu diwujudkan 

dalam perilaku nyata sehari-hari. 

Model integrasi seperti ini sejalan dengan konsep pendidikan karakter Islam 

yang menekankan keseimbangan antara pengetahuan, penghayatan, dan 



102 
 

pengamalan. Nilai-nilai Panca Jiwa Pondok bukan hanya diajarkan, tetapi 

dihidupkan melalui budaya pesantren yang menyentuh seluruh dimensi kehidupan 

santriwati baik di kelas, di asrama, maupun di ruang sosial mereka. 

Berdasarkan hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi, implementasi 

nilai-nilai Panca Jiwa Pondok di Pondok Pesantren Darul Hijrah tercermin secara 

nyata dalam berbagai kegiatan santriwati, baik kegiatan akademik, keagamaan, 

pengasuhan asrama, maupun kegiatan organisasi. Nilai-nilai Panca Jiwa tidak 

diajarkan sebagai mata pelajaran tersendiri, tetapi diintegrasikan ke dalam seluruh 

aktivitas kehidupan santriwati, sehingga membentuk pola perilaku dan karakter 

secara berkelanjutan.  

Nilai keikhlasan diwujudkan dalam kegiatan santriwati melalui pembiasaan 

melaksanakan tugas tanpa pamrih, seperti piket kebersihan, kepanitiaan kegiatan 

pondok, dan pelayanan terhadap sesama santri. Santriwati dilatih untuk menerima 

amanah dengan niat ibadah serta melaksanakan kegiatan belajar, ibadah, dan 

organisasi secara konsisten tanpa mengharapkan penghargaan materi. Keikhlasan 

juga tampak dalam kepatuhan santriwati terhadap aturan pondok dan kesiapan 

menerima arahan dari pengasuh.  

Kesederhanaan terimplementasi dalam kegiatan santriwati melalui pola 

hidup yang bersahaja, seperti penggunaan pakaian seragam yang sederhana, 

pembatasan penggunaan barang pribadi, serta pengelolaan kebutuhan sehari-hari 

secara hemat. Dalam kegiatan makan bersama, penggunaan fasilitas asrama, dan 

aktivitas belajar, santriwati dibiasakan untuk tidak berlebihan dan menghargai apa 



103 
 

yang tersedia. Nilai ini membentuk sikap rendah hati dan rasa syukur dalam 

menjalani kehidupan pesantren.  

Kemandirian santriwati tampak dalam berbagai kegiatan yang menuntut 

tanggung jawab pribadi, seperti mengatur jadwal belajar dan ibadah, mengelola 

kebersihan kamar, serta menyelesaikan tugas akademik dan kepesantrenan secara 

mandiri. Selain itu, melalui kegiatan organisasi santri dan kepengurusan asrama, 

santriwati dilatih untuk mengambil keputusan, memimpin kegiatan, serta 

menyelesaikan permasalahan secara mandiri dengan bimbingan pengasuh. 

Nilai ukhuwah Islamiyah diimplementasikan melalui kegiatan 

kebersamaan, seperti shalat berjamaah, belajar kelompok, kerja bakti, dan kegiatan 

sosial keagamaan. Santriwati dibiasakan untuk saling membantu, menghormati 

perbedaan latar belakang, serta menyelesaikan konflik melalui musyawarah. 

Interaksi intensif dalam kehidupan berasrama memperkuat rasa persaudaraan, 

solidaritas, dan empati antar santriwati.  

Kebebasan yang bertanggung jawab diwujudkan dengan memberikan ruang 

kepada santriwati untuk berpendapat, berkreasi, dan berorganisasi, seperti dalam 

kegiatan OSIS pondok atau kepengurusan santri. Namun, kebebasan tersebut tetap 

berada dalam koridor aturan pondok dan nilai-nilai Islam. Santriwati dilatih untuk 

memahami batasan kebebasan, menaati tata tertib, serta bertanggung jawab atas 

setiap keputusan dan tindakan yang diambil.  

Implementasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok pada kegiatan santriwati 

menunjukkan bahwa proses pendidikan di Pondok Pesantren Darul Hijrah 

berlangsung secara holistik dan kontekstual. Nilai-nilai tersebut tidak hanya 



104 
 

dipahami secara konseptual, tetapi dipraktikkan secara langsung dalam aktivitas 

sehari-hari santriwati. Dengan demikian, kegiatan santriwati menjadi media utama 

internalisasi nilai Panca Jiwa dalam membentuk karakter religius, mandiri, 

sederhana, dan bertanggung jawab. 

Tabel 4.4. Analisis Implementasi Nilai-Nilai Panca Jiwa Pondok pada 

Kegiatan Santriwati 

Nilai Panca Jiwa 

Bentuk 

Implementasi 

pada Kegiatan 

Santriwati 

Data Wawancara Analisis Singkat 

Keikhlasan 

Pelaksanaan piket 

kebersihan, 

kepanitiaan 

kegiatan pondok, 

dan tugas asrama 

tanpa pamrih 

“Santriwati 

dibiasakan 

menjalankan tugas 

dengan niat ibadah, 

bukan karena takut 

hukuman”  

Keikhlasan ditanamkan 

melalui pembiasaan 

tugas harian sehingga 

santriwati memahami 

makna beramal tanpa 

pamrih 

Kesederhanaan 

Pola hidup 

sederhana dalam 

berpakaian, makan, 

dan penggunaan 

fasilitas pondok 

“Kami membatasi 

gaya hidup 

santriwati agar 

terbiasa hidup 

sederhana dan 

bersyukur”  

Kesederhanaan 

menjadi budaya pondok 

yang membentuk 

mental tahan uji dan 

tidak konsumtif 

Kemandirian 

Mengatur jadwal 

belajar, ibadah, 

kebersihan kamar, 

serta tanggung 

jawab pribadi 

“Santriwati dilatih 

mengurus 

keperluannya 

sendiri sejak awal 

mondok”  

Kemandirian dilatih 

secara bertahap melalui 

rutinitas harian dan 

tanggung jawab 

individual 

Ukhuwah 

Islamiyah 

Kerja bakti, belajar 

kelompok, shalat 

berjamaah, dan 

kehidupan 

berasrama 

“Hidup di asrama 

mengajarkan kami 

saling membantu 

dan menghargai 

perbedaan”  

Ukhuwah tumbuh 

melalui interaksi 

intensif dan kehidupan 

kolektif santriwati 

Kebebasan yang 

Bertanggung 

Jawab 

Kegiatan organisasi 

santri, 

musyawarah, dan 

“Santriwati diberi 

ruang berpendapat, 

tetapi harus siap 

Kebebasan diarahkan 

agar tetap dalam 

koridor nilai dan aturan 

pondok 



105 
 

Nilai Panca Jiwa 

Bentuk 

Implementasi 

pada Kegiatan 

Santriwati 

Data Wawancara Analisis Singkat 

penyampaian 

pendapat 

bertanggung 

jawab”  

Berdasarkan tabel di atas, dapat disimpulkan bahwa implementasi nilai-nilai 

Panca Jiwa Pondok di Pondok Pesantren Darul Hijrah tidak berlangsung secara 

sporadis, melainkan terintegrasi dalam seluruh kegiatan santriwati. Data wawancara 

menunjukkan bahwa setiap nilai diterapkan melalui pembiasaan, pengawasan, dan 

keteladanan pengasuh serta pendidik. Dengan demikian, kegiatan santriwati 

berfungsi sebagai media utama internalisasi nilai, sehingga nilai Panca Jiwa tidak 

hanya dipahami secara konseptual, tetapi diwujudkan dalam perilaku nyata 

santriwati sehari-hari.  

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Pondok Pesantren Darul Hijrah 

memiliki sistem yang terstruktur dan konsisten dalam menginternalisasikan nilai-

nilai Panca Jiwa Pondok. Melalui pendekatan ritual edukatif (kuliah kepondokan, 

dan simbolik (slogan di lingkungan pondok), pesantren berhasil menanamkan nilai-

nilai dasar tersebut ke dalam kesadaran kolektif santriwati. Upaya ini menjadikan 

Panca Jiwa Pondok bukan hanya slogan moral, tetapi roh yang hidup dan 

membentuk karakter khas pesantren pada diri setiap santriwati Darul Hijrah. 

Berdasarkan Data Dokumen Rapot Karakter santriwati Pondok Pesantren 

Darul Hijrah, terlihat bahwa seluruh kegiatan pendidikan dan pembinaan karakter 

di pondok secara sistematis diarahkan untuk menanamkan nilai-nilai Panca Jiwa 

Pondok, yaitu keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan 

kebebasan yang bertanggung jawab. 



106 
 

Penanaman nilai keikhlasan tercermin dalam penilaian sikap spiritual dan 

moral yang menekankan aspek melaksanakan kegiatan dengan niat karena Allah 

SWT serta menjalankan tugas tanpa pamrih. Santriwati diajarkan untuk memaknai 

setiap aktivitas mulai dari belajar, beribadah, hingga mengabdi di lingkungan 

pondok sebagai bentuk ibadah. Nilai kesederhanaan diinternalisasikan melalui 

indikator hidup hemat, berpakaian sopan, tidak berlebihan dalam perilaku dan 

mampu mengendalikan diri. Hal ini menunjukkan bahwa pondok tidak hanya 

mengajarkan konsep sederhana dalam teori, tetapi juga mengukurnya melalui sikap 

dan pembiasaan sehari-hari. 

Kemandirian santriwati terpantau dari aspek kedisiplinan dan tanggung 

jawab pribadi, seperti mengurus keperluan sendiri, mengerjakan tugas tanpa 

bergantung pada orang lain, serta mengatur waktu dengan baik. Indikator ini 

menunjukkan bahwa pondok mendidik santriwati menjadi pribadi yang mampu 

berdiri di atas kemampuan sendiri. Sementara itu, nilai ukhuwah Islamiyah terlihat 

pada aspek sosial seperti saling menghormati, membantu teman,memaafkan, dan 

menjaga keharmonisan dalam kelompok. Nilai kebersamaan ini dibangun melalui 

kehidupan berasrama yang menuntut kerja sama dan solidaritas. 

Adapun nilai kebebasan diwujudkan dalam aspek berani berpendapat 

dengan sopan, mampu menerima kritik, dan menjaga tanggung jawab atas 

keputusan yang diambil. Ini menunjukkan bahwa santriwati diberikan ruang untuk 

berpikir dan berpendapat secara bebas, namun tetap dalam koridor adab dan disiplin 

Islam. Dengan demikian, bentuk nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang 



107 
 

diinternalisasikan tidak hanya bersifat konseptual, tetapi konkret dan terukur dalam 

perilaku santriwati yang dinilai secara periodik melalui Rapot Karakter. 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara, diketahui bahwa Pondok 

Pesantren Darul Hijrah secara rutin melaksanakan pembacaan atau penyampaian 

etiket santriwati menjelang masa liburan. Kegiatan ini dilaksanakan sebagai bagian 

dari pembinaan karakter dan penguatan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok agar tetap 

terjaga, meskipun santriwati berada di luar lingkungan pesantren. Penyampaian 

etiket biasanya dilakukan dalam forum resmi yang diikuti oleh seluruh santriwati, 

wali kelas, wali asuh dan bagian pengasuhan. pengarahan langsung oleh pimpinan 

pondok. Materi etiket yang disampaikan mencakup adab berpakaian, adab 

berinteraksi dengan orang tua dan masyarakat, etika bermedia, menjaga nama baik 

pondok, serta kewajiban menjalankan ibadah selama masa liburan. Dalam 

penyampaian tersebut, pengasuh menekankan bahwa perilaku santriwati di luar 

pondok tetap mencerminkan identitas dan nilai pesantren. 

Kegiatan pembacaan etiket ini bertujuan untuk menanamkan kesadaran 

tanggung jawab moral dan sosial pada santriwati, sehingga kebebasan selama masa 

liburan tetap berada dalam koridor nilai-nilai Islam dan Panca Jiwa Pondok. Dengan 

adanya penyampaian etiket secara rutin menjelang liburan, pondok berupaya 

memastikan bahwa proses internalisasi nilai tidak terhenti, melainkan tetap 

berlanjut dalam kehidupan santriwati di tengah keluarga dan masyarakat. 

2. Data Tentang Strategi para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan 

nilai-nilai Panca Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter 

santriwati. 



108 
 

Strategi pengasuh dan pendidik di Pondok Pesantren Darul Hijrah dalam 

mengintegrasikan nilai-nilai Panca Jiwa didasarkan pada prinsip pendidikan Islam 

yang menekankan pembiasaan, keteladanan, dan pembinaan berkelanjutan. 

Menurut hasil wawancara, Integrasi nilai dilakukan melalui  enam strategi 

besar yaitu : 

a. Sosialisasi dan Pembinaan Terstruktur 

Pondok Pesantren Darul Hijrah secara rutin menyosialisasikan nilai Panca 

Jiwa melalui kegiatan apel tahunan, Khutbatul Arsy dan banner di lingkungan 

pondok. Kegiatan formal ini menjadi media penguatan nilai yang konsisten dan 

mudah diakses santriwati. 

Berdasarkan hasil wawancara dan telaah dokumen, diketahui bahwa Pondok 

Pesantren Darul Hijrah secara rutin melaksanakan sosialisasi nilai-nilai Panca Jiwa 

Pondok kepada seluruh santri. Sosialisasi ini dilakukan melalui berbagai kegiatan 

resmi pondok yang bersifat periodik, terutama pada apel tahunan, Khutbatul Arsy, 

serta pemasangan banner nilai Panca Jiwa di lingkungan pondok. 

Pertama, apel tahunan pondok menjadi salah satu media utama dalam 

peneguhan nilai Panca Jiwa. Pada kegiatan ini, pimpinan pondok menyampaikan 

amanat yang berisi penanaman kembali nilai-nilai dasar pesantren seperti 

keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang 

bertanggung jawab. Penyampaian nilai dilakukan secara eksplisit dan dikaitkan 

dengan kehidupan santri sehari-hari, sehingga santri memahami urgensi penerapan 

nilai tersebut dalam sikap, perilaku, dan disiplin keseharian mereka. 



109 
 

Kedua, Khutbatul Arsy juga menjadi momen penting dalam sosialisasi nilai 

Panca Jiwa. Kegiatan ini dilaksanakan pada awal tahun pelajaran sebagai bentuk 

penyambutan santri baru dan penguatan kembali nilai bagi santri lama. Dalam 

Khutbatul Arsy, pimpinan pondok memberikan penjelasan historis, filosofis, serta 

makna substantif dari Panca Jiwa Pondok. Dengan demikian, santri tidak hanya 

mengetahui nilai tersebut secara normatif, tetapi juga memahami landasan spiritual 

dan moral yang melatarbelakanginya. 

Khutbatul Arsy dilaksanakan pada awal tahun ajaran, tepatnya pada bulan 

Juli. Kegiatan ini merupakan momentum resmi penyambutan santri baru sekaligus 

penguatan kembali nilai-nilai dasar bagi santri lama. Dalam kegiatan ini, pimpinan 

pondok menyampaikan ceramah yang berisi penjelasan mendalam mengenai 

hakikat, tujuan, dan makna filosofis nilai Panca Jiwa, yaitu keikhlasan, 

kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, serta kebebasan yang 

bertanggung jawab. Nilai-nilai tersebut tidak hanya dipaparkan secara normatif, 

tetapi dikaitkan langsung dengan kehidupan keseharian santri di asrama, kelas, dan 

lingkungan pondok. Dengan demikian, Khutbatul Arsy berfungsi sebagai proses 

awal internalisasi nilai yang akan menjadi pedoman perilaku santri selama satu 

tahun pembelajaran. 

Sementara itu, Apel Tahunan dilaksanakan pada bulan Agustus sebagai 

kelanjutan dari rangkaian penguatan nilai pondok. Apel ini bersifat seremonial 

sekaligus edukatif, di mana pimpinan pondok kembali menegaskan komitmen 

seluruh santri untuk mengamalkan Panca Jiwa dalam kehidupan sehari-hari. Dalam 

amanat yang disampaikan pada apel tersebut, pimpinan pondok menekankan 



110 
 

pentingnya kedisiplinan, keikhlasan dalam beramal, kesederhanaan hidup, 

kemandirian dalam bertindak, serta semangat ukhuwah sesama santri. Apel 

Tahunan ini sekaligus menjadi momen evaluasi awal terhadap kesiapan santri 

menjalani kehidupan kepesantrenan sesuai nilai-nilai yang telah ditanamkan. 

Dengan pelaksanaan Khutbatul Arsy pada bulan Juli dan Apel Tahunan 

pada bulan Agustus, Pondok Pesantren Darul Hijrah menunjukkan adanya sistem 

sosialisasi nilai yang terstruktur dan berkesinambungan. Nilai Panca Jiwa tidak 

hanya disampaikan sekali, melainkan ditegaskan kembali pada berbagai momentum 

resmi pondok sehingga semakin memperkuat proses internalisasi nilai dalam diri 

santriwati. 

Ketiga, pemasangan banner nilai Panca Jiwa di berbagai titik strategis 

pondok menjadi bentuk sosialisasi yang bersifat visual dan berkelanjutan. Banner-

banner ini dipasang di area masjid, kelas, asrama, serta tempat lalu-lintas santri 

sehingga setiap hari santri melihat, membaca, dan disadarkan kembali pada 

pentingnya nilai-nilai tersebut. Kehadiran banner menjadi semacam hidden 

curriculum yang membantu internalisasi nilai melalui pengulangan simbolik. 

Dengan adanya ketiga bentuk sosialisasi ini, nilai-nilai Panca Jiwa tidak 

hanya disampaikan secara lisan, tetapi juga dihidupkan dalam budaya dan atmosfer 

pondok. Proses ini menunjukkan bahwa Pondok Pesantren Darul Hijrah memiliki 

komitmen yang kuat untuk memastikan nilai dasar pesantren benar-benar dipahami, 

dihayati, dan diamalkan oleh seluruh santri dalam kehidupan sehari-hari. 

 



111 
 

b. Pembiasaan dan Keteladanan (Uswah Hasanah) 

Pembiasaan menjadi strategi inti dalam integrasi nilai. Santriwati menjalani 

rutinitas harian dari bangun hingga tidur kembali dalam suasana yang 

merefleksikan Panca Jiwa. Beberapa bentuk integrasi melalui pembiasaan meliputi: 

tugas piket kamar dan lingkungan (kemandirian dan ukhuwah), makan bersama 

dengan menu sederhana (kesederhanaan), shalat dan belajar bersama (keikhlasan 

dan ukhuwah), aktivitas musyawarah dan kegiatan organisasi (kebebasan 

bertanggung jawab). 

Para ustadz dan ustadzah menjadi teladan utama bagi santriwati. Mereka 

mencontohkan perilaku ikhlas, sederhana, disiplin, dan penuh tanggung jawab. 

Melalui interaksi sehari-hari, santriwati belajar nilai-nilai tersebut secara praktis. 

Keteladanan ini menjadikan nilai-nilai Panca Jiwa tidak sekadar diajarkan, tetapi 

dihidupkan. Para ustadzah dan pengasuh menjadi model nyata penerapan Panca 

Jiwa. Mereka menunjukkan keikhlasan dalam mengajar, kesederhanaan dalam gaya 

hidup, serta kedisiplinan dalam menjalankan tugas. Dengan demikian, santriwati 

belajar melalui pengamatan langsung terhadap perilaku guru. 

Kiai, ustadz, ustadzah, serta mudabbirah berperan sebagai role model utama. 

Wakil pimpinan menekankan bahwa integrasi nilai tidak akan efektif tanpa 

keteladanan, sebagaimana prinsip pesantren “satu keteladanan lebih baik daripada 

seribu nasihat.”6 Cara bicara, gaya hidup, pakaian, pemilihan kata, kedisiplinan, dan 

                                                             
6 Wawancara dengan Wakil Pimpinan Pondok yaitu Ustadz AH, Selasa 02 Desember 2025, 

Pukul 10.00 WITA.,”. 



112 
 

adab guru menjadi bentuk integrasi yang paling mudah ditiru dan diinternalisasi 

santriwati. 

c. Integrasi Nilai ke dalam Kurikulum Pembelajaran 

Kurikulum pondok dan formal dipadukan dengan nilai-nilai Panca Jiwa 

melalui:  penyisipan nilai dalam materi pelajaran, penggunaan metode klasik 

(sorogan, bandongan) yang melatih keikhlasan dan kesederhanaan, ekstrakurikuler 

seperti pramuka, muhadharah, dan seni untuk melatih kepemimpinan, kemandirian, 

dan kebebasan bertanggung jawab, sistem asrama yang memungkinkan integrasi 

nilai selama 24 jam penuh. 

Nilai-nilai Panca Jiwa diintegrasikan dalam seluruh mata pelajaran, 

terutama pelajaran akhlak, tafsir, dan bahasa Arab. Guru tidak hanya mengajarkan 

teori, tetapi mengaitkannya dengan kehidupan santriwati. Dalam kegiatan 

pembelajaran, guru menekankan pentingnya niat ikhlas, kesederhanaan dalam 

belajar, dan kemandirian berpikir. Para ustadzah dan pengasuh menjadi model nyata 

penerapan Panca Jiwa. Mereka menunjukkan keikhlasan dalam mengajar, 

kesederhanaan dalam gaya hidup, serta kedisiplinan dalam menjalankan tugas. 

Dengan demikian, santriwati belajar melalui pengamatan langsung terhadap 

perilaku guru. 

d. Pembinaan Asrama dan Pengawasan Harian 

Selain kegiatan akademik, sistem pengasuhan asrama berfungsi sebagai 

pusat integrasi nilai. Wakil Pimpinan pondok  menjelaskan bahwa seluruh peraturan 

pondok dirancang berdasarkan nilai Panca Jiwa. Misalnya: aturan pembatasan 



113 
 

gadget sebagai penguatan kesederhanaan dan fokus belajar, jadwal ibadah wajib 

berjamaah sebagai integrasi nilai keikhlasan dan ukhuwah, sistem sanksi edukatif 

yang bertahap sebagai latihan kedisiplinan dan tanggung jawab. Proses integrasi 

juga dilakukan melalui pemantauan intensif, observasi perilaku, dan wawancara 

berkala untuk memastikan nilai-nilai tidak hanya dipahami, tetapi terwujud dalam 

karakter dan kebiasaan santriwati.  

Kehidupan asrama menjadi laboratorium karakter bagi santriwati. Para 

musyrifah memiliki peran penting dalam mengawasi, menegur, dan membimbing 

mereka. Melalui kegiatan seperti piket, gotong royong, dan program evaluasi 

harian, nilai-nilai Panca Jiwa dibiasakan hingga menjadi perilaku yang konsisten.  

Nilai Panca Jiwa diintegrasikan dalam mata pelajaran dan kegiatan nonformal 

seperti kuliah kepondokan, pengajian akhlak, dan kajian kitab. Pembinaan asrama 

dilakukan melalui bimbingan harian oleh musyrifah agar nilai-nilai tersebut 

diterapkan dalam praktik nyata. 

e. Pendekatan Partisipatif dan Organisasi Santriwati 

Pondok memberikan kepercayaan kepada santriwati untuk memimpin 

kegiatan seperti OSDA, lomba antar kamar, dan kegiatan sosial. Hal ini 

menumbuhkan nilai ukhuwah, kemandirian, dan kepemimpinan. Santriwati belajar 

bekerja sama, bertanggung jawab, dan menghargai perbedaan pendapat. Santriwati 

dilibatkan secara aktif dalam kegiatan organisasi, perlombaan, dan kegiatan sosial. 

Partisipasi ini menjadi wadah penerapan nilai-nilai seperti tanggung jawab, 

ukhuwah, dan kemandirian. 



114 
 

Organisasi santriwati (OSDA) dan kegiatan ekstrakurikuler menjadi 

medium integrasi nilai yang sangat efektif. Santriwati belajar: memimpin dan 

dipimpin (kebebasan bertanggung jawab), bekerja sama dalam tim (ukhuwah), 

mengambil keputusan (kemandirian), berlatih pidato dan menyampaikan gagasan 

(keberanian dan tanggung jawab), berkreasi secara terarah (kebebasan yang terikat 

etika pesantren). Kegiatan seni, olahraga, pramuka, muhadharah, dan kegiatan 

sosial lainnya menjadi ruang pengembangan diri yang tetap dalam bingkai nilai-

nilai pondok. 

f. Pembinaan Spiritual dan Emosional 

Lingkungan pondok yang religius, terstruktur, dan hidup 24 jam menjadi 

faktor integrasi yang paling kuat. Seluruh suasana mulai dari tata ruang, adab 

berpakaian, etika berinteraksi, hingga jadwal harian dirancang untuk membawa 

santriwati higienis terhadap nilai Panca Jiwa. Kehidupan bersama dalam asrama 

memunculkan pengalaman langsung dalam menerapkan ukhuwah, mengendalikan 

ego, membiasakan sabar, berbagi, toleransi, serta mengutamakan kepentingan 

bersama.Budaya pesantren seperti salam, musyawarah, gotong royong, dan 

penghormatan kepada guru menjadi bagian dari integrasi nilai yang melekat pada 

identitas pondok. 

Kegiatan pengajian, dzikir, tahajud berjamaah, dan muhasabah menjadi 

sarana pembinaan rohani yang memperkuat nilai keikhlasan dan kesederhanaan. 

Pendekatan emosional dilakukan melalui dialog antara guru dan santriwati agar 

hubungan pembina tidak bersifat hierarkis, tetapi penuh kasih sayang. Pondok 



115 
 

meneguhkan nilai-nilai tersebut melalui slogan, kutipan, dan poster yang terpajang 

di area kelas, koridor, dan asrama. Hal ini menciptakan suasana pendidikan nilai 

yang menyeluruh (hidden curriculum). 

Berdasarkan dokumen dan wawancara pendukung, strategi utama yang 

digunakan oleh para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan nilai-nilai 

Panca Jiwa meliputi pembiasaan, keteladanan, pembinaan berjenjang, dan evaluasi 

karakter melalui instrumen formal. Pertama, strategi pembiasaan dilakukan melalui 

rutinitas harian seperti salat berjamaah, piket kebersihan, tadarus Al-Qur’an, dan 

kegiatan keorganisasian santriwati. Setiap aktivitas dirancang untuk menumbuhkan 

nilai-nilai seperti tanggung jawab, keikhlasan, dan kemandirian. Kedua, 

keteladanan (uswah hasanah) menjadi kunci utama. Para ustadzah, musyrifah, dan 

pengasuh berperan sebagai figur teladan yang menampilkan perilaku sesuai nilai 

Panca Jiwa. Keikhlasan dalam mengajar, kesederhanaan dalam gaya hidup, serta 

ukhuwah dalam interaksi sosial menjadi contoh nyata bagi santriwati.  

Ketiga, pembinaan berjenjang diterapkan melalui sistem asrama dan 

organisasi santriwati. Pengasuh mengawasi langsung kehidupan sehari-hari para 

santriwati dan memberikan bimbingan personal maupun kelompok. Melalui 

pendekatan ini, nilai-nilai pondok tidak hanya diajarkan, tetapi ditanamkan dalam 

keseharian. Keempat, evaluasi karakter melalui Rapot Karakter menjadi mekanisme 

sistematis untuk mengukur sejauh mana nilai-nilai tersebut telah dihayati dan 

diamalkan oleh santriwati. Lembar penilaian mencakup aspek spiritual, sosial, dan 

moral yang menggambarkan ketercapaian internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa. 



116 
 

3. Data Tentang Karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari 

internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa.  

Hasil internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa menghasilkan karakter santriwati 

yang kuat, disiplin, dan berakhlak mulia. Berdasarkan hasil wawancara dan 

pengamatan, karakter yang terbentuk meliputi:Ikhlas dan tulus dalam beramal, 

tercermin dari sikap tidak mengeluh dan niat ibadah dalam setiap tugas.Sederhana 

dan bersahaja, terlihat dari pola hidup hemat dan tidak berlebihan.Mandiri dan 

bertanggung jawab, mampu mengatur waktu dan tugas tanpa ketergantungan. 

Memiliki solidaritas tinggi dan semangat ukhuwah, tercermin dari kerja sama dan 

tolong-menolong. Disiplin dan memiliki kebebasan yang bertanggung jawab, 

berani berpendapat dengan sopan dan menaati aturan. Dengan karakter tersebut, 

santriwati Darul Hijrah tidak hanya unggul dalam aspek spiritual, tetapi juga dalam 

tanggung jawab sosial dan kepemimpinan. 

Hasil dari proses internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa terlihat pada 

pembentukan karakter santriwati yang religius, disiplin, dan berintegritas. Beberapa 

karakter utama yang teridentifikasi adalah: 

a. Keikhlasan dalam beramal, tercermin dari kesungguhan tanpa pamrih. 

b. Kesederhanaan dalam perilaku, hidup hemat dan tidak berlebihan. 

c. Kemandirian dalam bertindak, mampu menyelesaikan tugas sendiri. 

d. Ukhuwah dalam interaksi sosial, saling menghormati dan membantu. 

e. Kebebasan yang bertanggung jawab, mampu berpendapat dan mengatur diri 

sesuai nilai Islam. 



117 
 

Menurut peneliti, karakter-karakter ini menunjukkan keberhasilan sistem 

pembinaan Darul Hijrah dalam mengimplementasikan konsep pendidikan berbasis 

nilai. 

Berdasarkan data Rapot Karakter menunjukkan bahwa internalisasi nilai-

nilai Panca Jiwa Pondok menghasilkan sejumlah karakter dominan pada diri 

santriwati. Karakter tersebut dapat digolongkan ke dalam lima dimensi utama sesuai 

dengan nilai Panca Jiwa:  

a. Karakter Ikhlas, tercermin dari perilaku tulus dalam menjalankan tugas tanpa 

mengeluh, menerima tanggung jawab dengan lapang dada, dan menjadikan setiap 

amal sebagai bentuk ibadah. 

b. Karakter Sederhana, ditandai dengan gaya hidup yang tidak berlebihan, sopan 

dalam berpakaian, serta mampu mengendalikan diri dalam menghadapi kesenangan 

duniawi. 

c. Karakter Mandiri, tampak dari kedisiplinan dalam mengurus kebutuhan pribadi, 

kemampuan mengatur waktu, dan kemandirian dalam menyelesaikan tugas-tugas 

belajar maupun kegiatan pondok. 

d. Karakter Ukhuwah Islamiyah, terlihat dalam sikap tolong-menolong, 

menghormati sesama, menjaga ukhuwah di antara teman, serta kemampuan bekerja 

sama dalam kegiatan kolektif. 

e. Karakter Kebebasan yang Bertanggung Jawab, tampak dari kemampuan 

santriwati dalam menyampaikan pendapat secara sopan, menghargai perbedaan, 

dan memegang teguh nilai moral dalam mengambil keputusan. 



118 
 

Secara umum, pembentukan karakter ini menggambarkan bahwa 

internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa tidak hanya membentuk perilaku individu, tetapi 

juga menciptakan budaya kolektif di lingkungan pesantren yang penuh dengan 

semangat kebersamaan, disiplin, dan tanggung jawab. 

Salah satu bentuk nyata implementasi pendidikan karakter berbasis nilai-

nilai Panca Jiwa Pondok di Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri adalah 

pelaksanaan penilaian karakter santriwati melalui pembagian Raport Karakter 

setiap semester. Sistem ini menjadi instrumen formal untuk menilai perkembangan 

perilaku, spiritualitas, dan kepribadian santriwati selama mengikuti kegiatan 

pendidikan dan pembinaan di lingkungan pesantren. 

Berdasarkan hasil wawancara dan telaah doku men, Raport Karakter 

berfungsi sebagai media evaluasi komprehensif yang menggambarkan sejauh mana 

nilai-nilai Panca Jiwa Pondok telah terinternalisasi dalam diri setiap santriwati. 

Berbeda dari raport akademik yang menilai aspek kognitif, Raport Karakter 

menekankan aspek afektif dan psikomotorik, seperti keikhlasan dalam beramal, 

kedisiplinan, tanggung jawab, kesederhanaan, ukhuwah, dan kemandirian.Dengan 

demikian, Raport Karakter menjadi sarana yang tidak hanya bersifat administratif, 

tetapi juga bersifat edukatif, karena membantu santriwati memahami kekuatan dan 

kelemahan pribadinya dalam konteks pengamalan nilai-nilai moral pondok.  

Raport Karakter disusun secara sistematis dengan beberapa komponen 

utama yang berkaitan erat dengan lima nilai Panca Jiwa Pondok. Setiap aspek 

penilaian mengandung indikator perilaku yang terukur, dengan skala penilaian 



119 
 

tertentu yang mencerminkan tingkat pencapaian santriwati. Adapun struktur utama 

penilaian meliputi: Aspek Keikhlasan, diukur melalui indikator seperti: 

Menjalankan tugas dengan niat ibadah. Melaksanakan kegiatan pondok tanpa 

mengeluh. Menerima keputusan pengasuh dengan lapang dada. Menjaga 

konsistensi dalam beribadah. Aspek Kesederhanaan, meliputi perilaku: Hidup 

hemat dan tidak berlebihan. Berpakaian sopan dan sesuai aturan. Mengendalikan 

diri dari perilaku konsumtif. Menunjukkan sikap tawadhu (rendah hati). Aspek 

Kemandirian, mencakup: Mampu mengurus kebutuhan pribadi. Disiplin waktu dan 

tanggung jawab terhadap tugas. Tidak bergantung pada orang lain dalam kegiatan 

harian. Mampu mengambil keputusan dengan bijak. Aspek Ukhuwah Islamiyah, 

diukur dari: Saling menghormati dan menghargai sesama. Menunjukkan sikap 

tolong-menolong. Menjaga kebersamaan dan kerja sama dalam kelompok. 

Menyelesaikan konflik secara musyawarah. Aspek Kebebasan yang Bertanggung 

Jawab, ditinjau dari: Keberanian berpendapat dengan sopan. Kemampuan 

menerima kritik dan saran. Menunjukkan tanggung jawab terhadap keputusan 

pribadi. Menjalankan kegiatan sesuai aturan pondok tanpa paksaan. Masing-masing 

indikator ini dinilai oleh musyrifah dan ustadzah pembimbing berdasarkan 

observasi keseharian santriwati di asrama, kelas, maupun kegiatan pondok. 

Proses penilaian dilakukan melalui pengamatan langsung dan bimbingan 

berjenjang. Setiap musyrifah memiliki tanggung jawab untuk mencatat 

perkembangan perilaku santriwati selama satu periode. Observasi dilakukan dalam 

konteks kegiatan harian mulai dari kebersihan kamar, partisipasi kegiatan 

keagamaan, hingga interaksi sosial dengan sesama santriwati. Menjelang akhir 



120 
 

semester, hasil observasi dikonsultasikan kepada ustadzah pembimbing kelas dan 

wakil pimpinan bidang tarbiyah untuk kemudian disusun menjadi laporan resmi 

dalam bentuk Raport Karakter.  

Setelah penilaian selesai, pondok mengadakan acara khusus untuk 

pembagian raport karakter, yang biasanya disertai dengan tausiyah atau pengarahan 

dari pimpinan pondok. Pada kesempatan tersebut, pimpinan menegaskan kembali 

pentingnya nilai-nilai Panca Jiwa Pondok sebagai dasar pembentukan kepribadian 

muslimah sejati. Setiap santriwati menerima Raport Karakter secara pribadi, dan 

hasilnya menjadi bahan refleksi serta dasar bimbingan lanjutan. Santriwati yang 

memperoleh nilai baik diberikan apresiasi moral, sedangkan yang masih kurang 

mendapatkan pendampingan intensif dari musyrifah. 

Berdasarkan Data Dokumen Raport Karakter bukan sekadar alat ukur, tetapi 

juga cerminan nyata dari penerapan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok. Seluruh 

indikator yang tercantum di dalamnya bersumber dari lima jiwa utama pesantren, 

sehingga raport ini menjadi representasi konkret dari implementasi filosofi 

pendidikan pesantren. Sebagai contoh, aspek keikhlasan dinilai bukan hanya dari 

ibadah ritual, tetapi dari cara santriwati menerima tanggung jawab tanpa pamrih. 

Aspek kesederhanaan tidak hanya diukur melalui tampilan luar, tetapi juga melalui 

sikap hati yang qana’ah dan perilaku hemat. Demikian pula aspek kemandirian, 

ukhuwah, dan kebebasan, semuanya dinilai dalam konteks keseharian yang 

menunjukkan sejauh mana santriwati hidup sesuai semangat Panca Jiwa. 



121 
 

Dengan adanya Raport Karakter, setiap santriwati terdorong untuk 

melakukan evaluasi diri, memperbaiki sikap, dan meningkatkan kualitas spiritual 

serta moral. Hal ini menunjukkan bahwa sistem pembinaan karakter di Pondok 

Pesantren Darul Hijrah Puteri tidak hanya menekankan teori, tetapi juga praktik 

penilaian yang terukur dan berkelanjutan.  

Pembagian Raport Karakter membawa dampak positif terhadap kesadaran 

diri santriwati dan peningkatan kualitas pembinaan karakter di pondok. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan pengasuh, setelah raport karakter dibagikan, 

para santriwati biasanya menunjukkan motivasi baru untuk memperbaiki perilaku 

yang masih dinilai kurang. Selain itu, hasil raport juga menjadi bahan evaluasi bagi 

pihak pondok dalam memperbaiki strategi pembinaan. Pengasuh dapat mengetahui 

aspek mana yang perlu diperkuat, baik dalam hal keteladanan, sistem pengawasan, 

maupun pembiasaan kegiatan kepondokan. 

Kegiatan pembagian raport juga memperkuat komunikasi antara santriwati, 

musyrifah, dan pengasuh, sehingga tercipta hubungan pembinaan yang lebih 

personal dan efektif. Hal ini sejalan dengan prinsip pendidikan pesantren yang 

menekankan hubungan spiritual dan moral antara guru dan murid (ta’alluq 

ruhaniyah bainal ustadz wal talib). 

Berdasarkan Data dokumen Raport Karakter dan wawancara lapangan, 

dapat disimpulkan bahwa pembagian raport karakter di Pondok Pesantren Darul 

Hijrah Puteri merupakan bentuk nyata dari sistem evaluasi pendidikan berbasis 

Panca Jiwa Pondok. Instrumen ini berfungsi sebagai media refleksi dan pembinaan 



122 
 

diri bagi santriwati, sekaligus alat kontrol bagi pengasuh untuk memastikan bahwa 

nilai-nilai pondok benar-benar tertanam dalam perilaku santriwati. Dengan 

demikian, Raport Karakter tidak hanya menjadi lembar administratif, tetapi juga 

menjadi wujud nyata dari pendidikan karakter Islami yang terstruktur, 

berkelanjutan, dan berorientasi pada pembentukan kepribadian muslimah sejati. 

Berdasarkan hasil observasi dan dokumentasi, terdapat beberapa karya 

unggulan santriwati Pondok Pesantren Darul Hijrah yang menjadi pembeda utama 

dibandingkan santriwati di pesantren lain. Karya-karya ini tidak berdiri sebagai 

aktivitas tambahan, melainkan lahir dari proses pendidikan dan pembinaan karakter 

yang terintegrasi dengan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok. 

Karya unggulan pertama adalah karya kepemimpinan dan pengelolaan 

organisasi santriwati. Santriwati Darul Hijrah secara aktif terlibat dalam 

perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi kegiatan kepesantrenan melalui organisasi 

santri. Bentuk karya ini tampak dalam dokumen program kerja, laporan 

pertanggungjawaban, tata tertib internal, serta pengelolaan kegiatan harian asrama 

yang dijalankan oleh santriwati sendiri di bawah bimbingan pengasuh. Keunggulan 

karya ini terletak pada kuatnya nilai kemandirian dan kebebasan yang bertanggung 

jawab, yang tidak hanya diajarkan, tetapi dipraktikkan secara nyata dalam sistem 

pengelolaan kehidupan santriwati. 

Karya unggulan kedua adalah karya dakwah edukatif berbasis nilai Panca 

Jiwa, seperti muhadharah tematik, pidato keislaman, dan drama edukatif yang 

mengangkat nilai keikhlasan, ukhuwah, dan kesederhanaan. Karya dakwah ini 



123 
 

menjadi khas karena disusun dan disampaikan langsung oleh santriwati berdasarkan 

pengalaman hidup di pesantren. Dengan demikian, dakwah yang disampaikan 

bersifat kontekstual, membumi, dan mencerminkan internalisasi nilai yang autentik. 

Karya unggulan ketiga adalah karya budaya disiplin dan etika santriwati, 

yang terwujud dalam praktik kehidupan sehari-hari seperti ketertiban asrama, 

budaya antre, kebersihan lingkungan, serta kepatuhan terhadap etiket pondok. 

Meskipun tidak selalu berbentuk produk fisik, karya ini merupakan hasil nyata dari 

pendidikan karakter yang konsisten. Budaya disiplin dan etika ini menjadi pembeda 

karena dibangun melalui kesadaran kolektif santriwati, bukan semata-mata kontrol 

eksternal. 

Dengan demikian, karya unggulan santriwati Pondok Pesantren Darul 

Hijrah tidak hanya menunjukkan keterampilan teknis atau kreativitas sesaat, tetapi 

mencerminkan hasil pendidikan karakter yang utuh dan berkelanjutan. Karya 

kepemimpinan, dakwah edukatif, dan budaya disiplin santriwati menjadi ciri khas 

Darul Hijrah yang membedakannya dari pesantren lain serta memperkuat posisi 

penelitian ini dalam mengungkap keunikan integrasi nilai Panca Jiwa Pondok dalam 

pembentukan karakter santriwati. 

C. Analisis Data  

Setelah semua data di sajikan, maka langkah selanjutnya adalah melakukan 

analisis terhadap terhadap semua data yang di sajikan di atas yaitu Bentuk nilai-

nilai Panca Jiwa Pondok yang diintegrasikan dalam kehidupan santriwati di Pondok 

Pesantren Darul Hijrah. Strategi para pengasuh dan pendidik dalam 



124 
 

mengintegrasikan nilai-nilai Panca Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan 

karakter santriwati. Karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari 

integrasi nilai-nilai Panca Jiwa. Faktor pendukung dan penghambat dalam proses 

integrasi nilai-nilai Panca Jiwa pada karakter santriwati. 

Berdasarkan hasil penelitian yang diperoleh melalui wawancara, observasi, 

dan dokumentasi, tampak bahwa Pondok Pesantren Darul Hijrah memiliki 

komitmen yang kuat dalam menanamkan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok kepada 

seluruh santriwati. Nilai-nilai tersebut meliputi keikhlasan, kesederhanaan, 

kemandirian, ukhuwah Islamiyah, serta kebebasan yang bertanggung jawab. 

Keseluruhan nilai ini tidak sekadar menjadi slogan, tetapi benar-benar 

diinternalisasikan melalui berbagai aktivitas pendidikan, pengasuhan, dan 

pembiasaan dalam kehidupan santriwati sehari-hari. Untuk memahami lebih dalam 

proses internalisasi nilai tersebut dan dampaknya terhadap pembentukan karakter 

santriwati, data penelitian ini dianalisis dengan menggunakan sejumlah perspektif 

teoretik yang relevan. 

Pertama, proses internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam kehidupan 

santriwati dianalisis menggunakan teori Zamakhsyari Dhofier tentang tradisi 

pesantren. Menurutnya, pesantren merupakan komunitas religius yang membentuk 

kepribadian santri melalui sistem kehidupan yang menyatu, keteladanan kiai dan 

guru, serta tradisi yang berlangsung secara berkesinambungan.7 Dengan 

menggunakan perspektif ini, pembahasan akan menguraikan bagaimana budaya, 

                                                             
7 Sukma Inayah, Pembentukan Karakter Religius Santri Berbasis Hidden Curriculum di 

Pondok Pesantren Darul A’Mal Kota Metro, UIN Jurai Siwo Lampung, 2025. 



125 
 

aturan, pembiasaan, dan suasana religius di Pondok Pesantren Darul Hijrah menjadi 

media penting dalam menanamkan nilai-nilai Panca Jiwa kepada santriwati. 

Kedua, strategi para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan nilai-

nilai Panca Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter santriwati 

dianalisis menggunakan teori Multiple Intelligences dari Howard Gardner. Teori ini 

menekankan bahwa setiap individu memiliki berbagai jenis kecerdasan yang dapat 

dikembangkan melalui pengalaman belajar yang beragam.8 Dengan menggunakan 

teori Gardner, analisis akan menyoroti bagaimana para pengasuh dan pendidik 

mengemas penanaman nilai melalui berbagai aktivitas belajar, pembiasaan, 

kegiatan keagamaan, sosial, dan organisasi sehingga menyentuh berbagai aspek 

kecerdasan santriwati.  

Ketiga, karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari internalisasi 

nilai-nilai Panca Jiwa dianalisis menggunakan teori pendidikan karakter Thomas 

Lickona. Lickona menegaskan bahwa karakter terbentuk melalui sinergi antara 

pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral feeling), dan tindakan 

moral (moral action).9 Dengan menggunakan kerangka ini, pembahasan akan 

menguraikan bagaimana santriwati tidak hanya memahami nilai-nilai Panca Jiwa, 

tetapi juga menghayati dan mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-hari, 

sehingga melahirkan pribadi yang religius, mandiri, sederhana, disiplin, peduli, dan 

bertanggung jawab. 

                                                             
8 Hamid Sakti Wibowo, Howard Gardner: Sang pencetus teori multiple intelligences 

(Tiram Media, 2024). 
9 Zulkifli Sumantri dkk., “Integrasi Teori Lickona dan Kolb Dalam Pembentukan Karakter 

Dermawan Melalui Program Sedekah Harian: Studi Literatur,” Jurnal Locus Penelitian dan 

Pengabdian 4, no. 10 (2025): 10079–88. 



126 
 

Dengan menggunakan ketiga perspektif teoretik tersebut, analisis ini 

diharapkan mampu memberikan gambaran yang utuh mengenai bagaimana nilai-

nilai Panca Jiwa Pondok diinternalisasikan, strategi yang digunakan dalam proses 

tersebut, serta karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai output pendidikan 

pesantren. Analisis selanjutnya akan disajikan secara sistematis sesuai fokus 

penelitian. 

1.  Nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang diintegrasikan dalam kehidupan 

santriwati di Pondok Pesantren Darul Hijrah 

 

Pembahasan ini menguraikan temuan penelitian dengan mengaitkannya 

pada teori Tradisi Pesantren yang dikemukakan oleh Zamakhsyari Dhofier. Teori 

tersebut menjelaskan bahwa watak dan karakter pesantren dibangun melalui tiga 

pilar utama: (1) kiai sebagai pusat nilai, (2) sistem pendidikan khas pesantren, dan 

(3) budaya kehidupan santri dalam komunitas total. Ketiga pilar ini menjadi 

kerangka analisis untuk memahami bagaimana nilai-nilai Panca Jiwa Pondok 

(keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan 

bertanggung jawab) diintegrasikan dan diinternalisasikan dalam kehidupan 

santriwati. 

Dhofier menegaskan bahwa posisi kiai dalam pesantren tidak hanya sebagai 

pengajar, tetapi simbol moral dan pusat otoritas keagamaan. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa: Nilai Panca Jiwa Pondok disampaikan secara langsung 

melalui Khutbatul Arsy, kuliah umum, dan nasihat harian. Pengasuh, ustadzah, dan 

mudabbirah menjadi role model dalam menampilkan keteladanan kesederhanaan, 

kedisiplinan, dan akhlak. Santriwati meniru perilaku guru sebagai bagian dari 



127 
 

proses uswah dan ta’dzim, sebagaimana dijelaskan Dhofier bahwa keteladanan 

adalah metode paling efektif dalam pendidikan pesantren. Kesesuaian dengan teori 

Dhofier sangat jelas: pembentukan karakter santri berakar pada keteladanan kiai 

dan guru, bukan sekadar transfer pengetahuan.  

Menurut Dhofier, pendidikan pesantren menggunakan metode khas seperti 

sorogan, bandongan, dan pembiasaan ibadah dengan suasana religius yang kuat. 

Temuan penelitian menunjukkan: Pesantren Darul Hijrah memadukan kurikulum 

formal dengan kurikulum kepondokan. Metode pembelajaran klasik digunakan 

untuk menanamkan nilai keikhlasan, kesederhanaan, dan kedisiplinan. Kegiatan 

seperti muhadharah, pramuka, piket kamar, shalat berjamaah, dan kajian kitab 

menjadi media integrasi nilai-nilai Panca Jiwa. Hal ini selaras dengan penjelasan 

Dhofier bahwa tradisi pendidikan pesantren tidak terpisah dari nilai moral yang 

melekat pada setiap aktivitas belajar, sehingga sistem pendidikan tidak hanya 

bersifat kognitif, tetapi juga afektif dan spiritual.  

Dhofier menekankan bahwa kekuatan utama pesantren terletak pada 

kehidupan kolektif santri selama 24 jam. Temuan penelitian mengungkapkan: 

Internalisasi nilai terjadi melalui rutinitas harian, mulai dari bangun tidur, ibadah, 

belajar, hingga tidur kembali. kesederhanaan dihidupkan melalui gaya hidup, 

fasilitas, makanan, serta pembatasan gadget. Ukhuwah Islamiyah tumbuh melalui 

interaksi harian: saling membantu, belajar kelompok, piket bersama, dan 

musyawarah. Kemandirian ditanamkan melalui pengelolaan waktu, kebersihan 

kamar, pengurusan kebutuhan pribadi, dan penugasan organisasi. Kebebasan 

bertanggung jawab diwujudkan melalui aktivitas OSDA, latihan kepemimpinan, 



128 
 

kegiatan seni, dan ruang berekspresi yang diarahkan. Semua aspek ini sesuai dengan 

teori Dhofier bahwa pesantren merupakan total institution, yaitu lembaga dengan 

sistem kehidupan yang mencakup seluruh aspek pembentukan karakter santri.  

Dalam Tradisi Pesantren, Dhofier menjelaskan bahwa disiplin di pesantren 

adalah mekanisme penting untuk: membentuk kemandirian, menumbuhkan 

tanggung jawab, mengembangkan ketahanan diri santri. Temuan penelitian 

memperkuat pandangan tersebut: Peraturan pondok (pembatasan gadget, target 

hafalan, kewajiban ibadah berjamaah) dirancang untuk melatih fokus, ketekunan, 

dan kesederhanaan. Sanksi edukatif diberikan secara bertahap, mengajarkan 

konsekuensi logis. Pengawasan oleh mudabbirah dan wali asuh membantu menjaga 

konsistensi pelaksanaan nilai. Dengan demikian, disiplin bukan hukuman, tetapi 

alat pedagogis sebagaimana dijelaskan oleh Dhofier.  

Dhofier menyatakan bahwa pesantren memiliki nilai dasar berupa: 

kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah, kebebasan yang bertanggung jawab, 

keikhlasan. Menariknya, nilai-nilai ini identik dengan Panca Jiwa Pondok yang 

dihidupkan di Darul Hijrah. Temuan penelitian memperlihatkan bahwa nilai-nilai 

tersebut: 

a. Terintegrasi dalam seluruh lini kegiatan 

Mulai dari kegiatan akademik, ibadah, organisasi, asrama, hingga hubungan 

sosial di pondok pesantren darul hijrah.  

b. Dipraktikkan dalam bentuk nyata 

1) Keikhlasan → niat ibadah dan belajar 



129 
 

2) Kesederhanaan → pola hidup hemat dan tidak berlebihan 

3) Kemandirian → mengurus diri dan penguatan leadership 

4) Ukhuwah → solidaritas dan kerja sama 

5) Kebebasan bertanggung jawab → kreativitas yang terarah 

c. Ditetapkan sebagai identitas dan ruh pondok 

Sesuai penjelasan Dhofier bahwa nilai moral pesantren menjadi “darah” dan 

karakter unik lembaga pesantren. Dhofier menekankan pentingnya simbolisme, 

ritual, dan suasana religius dalam membentuk kesadaran moral (moral 

consciousness). Temuan penelitian menunjukkan: Banner, slogan, kutipan nilai 

Panca Jiwa dipasang di kelas, masjid, asrama. Ritual Khutbatul Arsy, kegiatan 

kepondokan, dan agenda ibadah menjadi sarana penguatan nilai. Lingkungan fisik 

sederhana dan tertata memperkuat identitas kesederhanaan. ni semua sejalan 

dengan pandangan Dhofier bahwa pesantren mewariskan nilai dengan cara 

simbolis, ritualistik, dan kultural.   

Berdasarkan integrasi data penelitian dengan teori Zamakhsyari Dhofier, 

dapat disimpulkan bahwa: Pondok Pesantren Darul Hijrah beroperasi sesuai dengan 

tradisi pesantren klasik, terutama dalam pembentukan karakter berbasis nilai. Panca 

Jiwa Pondok bukan sekadar nilai modern, tetapi kelanjutan dari sistem nilai yang 

diwariskan pesantren sejak dahulu, sebagaimana dikemukakan Dhofier. Metode 

internalisasi dan integrasi nilai melalui keteladanan, pembiasaan, disiplin, 

organisasi, dan kehidupan kolektif sepenuhnya selaras dengan karakteristik 

pesantren tradisional. Santriwati menunjukkan pembentukan karakter kuat 



130 
 

(keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah, tanggung jawab) yang 

merupakan tujuan utama sistem pendidikan pesantren menurut Dhofier. 

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi, dapat dipahami 

bahwa proses internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok di Pondok Pesantren Darul 

Hijrah merupakan wujud nyata dari apa yang digambarkan oleh Zamakhsyari 

Dhofier dalam bukunya Tradisi Pesantren. Dhofier menegaskan bahwa pesantren 

bukan sekadar lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga pusat pembentukan 

kepribadian (personality center) yang menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, dan 

sosial melalui sistem kehidupan yang khas. 

Menurut Dhofier, tradisi pesantren memiliki tiga unsur utama yang menjadi 

landasan pembentukan nilai, yaitu: (1) keteladanan kiai, (2) kehidupan berdisiplin 

dalam komunitas pesantren, dan (3) sistem pembelajaran yang menekankan 

pengamalan ajaran Islam. Ketiga aspek ini tampak hidup dan menyatu dalam proses 

pendidikan di Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri, terutama dalam internalisasi 

nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang meliputi keikhlasan, kesederhanaan, 

kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang bertanggung jawab. 

Berdasarkan data lapangan, nilai-nilai Panca Jiwa Pondok tidak hanya 

menjadi slogan moral, tetapi telah dihidupkan secara nyata dalam sistem kehidupan 

pesantren. Hal ini sejalan dengan pandangan Dhofier bahwa nilai-nilai dalam 

pesantren bersifat “living values” nilai yang tidak diajarkan melalui teori, 

melainkan dihidupkan melalui pengalaman sehari-hari, pembiasaan, dan 

keteladanan. 



131 
 

Kegiatan seperti Khutbatul Arsy dan kuliah kepondokan mencerminkan 

fungsi tradisional pesantren sebagai wahana ta’dib (pendidikan adab). Pada 

kegiatan tersebut, para pimpinan pondok berperan sebagaimana fungsi kyai dalam 

konsep Dhofier sebagai figur moral dan sumber nilai. Melalui tausiyah, nasihat, dan 

teladan hidup, pimpinan pondok menanamkan nilai keikhlasan, kesederhanaan, dan 

tanggung jawab spiritual kepada seluruh santriwati. 

Dhofier menekankan bahwa dalam pesantren, pendidikan moral tidak 

terpisah dari pengalaman hidup santri. Hal ini tampak pada Darul Hijrah, di mana 

santriwati dilatih untuk mengalami nilai, bukan sekadar memahaminya. Misalnya, 

nilai keikhlasan ditanamkan melalui kegiatan piket, kerja bakti, dan pengabdian 

tanpa pamrih; sedangkan nilai kesederhanaan diwujudkan dalam pola hidup hemat, 

disiplin, dan menahan diri dari perilaku konsumtif. Dengan demikian, bentuk nilai-

nilai Panca Jiwa Pondok di Darul Hijrah menunjukkan kesinambungan dengan 

tradisi pesantren sebagaimana dijelaskan Dhofier, di mana nilai dan karakter 

dibentuk melalui pembiasaan (habitual learning) dan internalisasi berlapis: 

kognitif, afektif, dan moral-praktis. 

Zamakhsyari Dhofier menggambarkan bahwa sistem pendidikan pesantren 

bersifat komprehensif mencakup pengajaran, pembimbingan moral, dan 

pengasuhan spiritual. Proses pendidikan di pesantren bukan hanya berlangsung di 

kelas, tetapi juga dalam seluruh aktivitas hidup sehari-hari di bawah pengawasan 

langsung para guru dan pengasuh. 



132 
 

Dalam konteks Darul Hijrah, strategi pengasuh dan pendidik sangat 

mencerminkan pandangan Dhofier tersebut. Pengasuh berperan sebagai murabbi 

yang tidak hanya mengajar, tetapi juga membimbing dan mengawasi perilaku 

santriwati secara menyeluruh. Proses integrasi nilai dilakukan melalui pembiasaan 

(habituation), keteladanan (uswah hasanah), dan simbolisasi nilai (hidden 

curriculum) seperti pemasangan slogan “Ikhlas Beramal karena Allah” dan “Hidup 

Sederhana adalah Kemuliaan.” 

Dhofier menjelaskan bahwa hubungan guru-santri di pesantren bersifat 

spiritual dan moral. Hal ini terlihat jelas di Darul Hijrah, di mana santriwati 

meneladani perilaku para ustadzah dalam hal kesederhanaan, disiplin, dan 

kemandirian. Pengasuh pondok tidak hanya menyampaikan pengetahuan agama, 

tetapi menanamkan nilai-nilai melalui interaksi personal yang intens sebagaimana 

konsep ta’dib dalam tradisi pesantren. Dengan demikian, strategi integrasi nilai di 

Darul Hijrah menggambarkan penerapan nyata prinsip Dhofier tentang pendidikan 

holistik pesantren: mendidik melalui keteladanan, lingkungan sosial, dan sistem 

pembiasaan yang berkesinambungan. 

Menurut Zamakhsyari Dhofier, salah satu keberhasilan sistem pendidikan 

pesantren adalah kemampuannya membentuk karakter khas santri yang ditandai 

oleh sikap ikhlas, sederhana, disiplin, mandiri, serta memiliki solidaritas sosial 

tinggi. Karakter inilah yang menjadi ciri utama alumni pesantren di Indonesia. Hasil 

penelitian di Darul Hijrah menunjukkan bahwa karakter santriwati mencerminkan 

seluruh nilai inti Panca Jiwa Pondok. Mereka menunjukkan keikhlasan dalam 

beramal, kesederhanaan dalam hidup, kemandirian dalam bertindak, ukhuwah 



133 
 

dalam berinteraksi, serta kebebasan yang bertanggung jawab dalam mengambil 

keputusan. 

Karakter ini sesuai dengan apa yang digambarkan Dhofier sebagai santri 

ethos etos moral yang dibangun melalui keseimbangan antara ketaatan kepada guru, 

kedisiplinan hidup, dan semangat mencari ilmu yang diniatkan sebagai ibadah. 

Dengan demikian, karakter santriwati Darul Hijrah merupakan wujud konkret dari 

hasil pembentukan nilai berbasis tradisi pesantren yang berakar pada sistem moral 

Islam dan pandangan hidup kyai. 

Dhofier menekankan bahwa keberhasilan pendidikan nilai di pesantren 

tidak terlepas dari peran lingkungan sosial religius (religious milieu). Lingkungan 

pondok berfungsi sebagai komunitas moral yang menciptakan suasana keagamaan 

yang kental, di mana setiap perilaku individu selalu dikaitkan dengan nilai-nilai 

Islam. Faktor pendukung yang ditemukan di Darul Hijrah antara lain: Keteladanan 

pengasuh, yang menjadi sumber moralitas utama. Lingkungan religius yang 

kondusif, dengan aktivitas keagamaan rutin seperti tadarus, muhadharah, dan 

muhasabah. Sistem evaluasi karakter yang berkelanjutan, melalui Raport Karakter 

yang menilai aspek moral dan sosial santriwati. 

Perspektif Zamakhsyari Dhofier, penyampaian etiket menjelang liburan 

mencerminkan karakteristik pendidikan pesantren yang menekankan pembinaan 

adab dan akhlak melalui tradisi dan otoritas moral pengasuh. Dalam tradisi 

pesantren, pendidikan tidak berhenti pada ruang dan waktu tertentu, melainkan 

mencakup seluruh aspek kehidupan santri, termasuk ketika santri berada di luar 



134 
 

lingkungan pesantren. Penyampaian etiket berfungsi sebagai bentuk perpanjangan 

kontrol moral pesantren ke ruang sosial yang lebih luas, sehingga identitas santri 

tetap terjaga. 

Dengan demikian, penyampaian etiket menjelang liburan tidak sekadar 

bersifat administratif atau seremonial, tetapi merupakan bagian integral dari sistem 

internalisasi nilai dan pembentukan karakter santriwati. Kegiatan ini menunjukkan 

bahwa Pondok Pesantren Darul Hijrah memandang pendidikan karakter sebagai 

proses berkelanjutan yang menuntut konsistensi antara nilai, sikap, dan perilaku 

santriwati, baik di dalam maupun di luar lingkungan pesantren. 

Sementara itu, faktor penghambat sebagaimana disebutkan dalam 

wawancara meliputi pengaruh media sosial, latar belakang santriwati yang 

beragam, dan keterbatasan pendampingan personal. Dalam perspektif Dhofier, 

tantangan ini merupakan konsekuensi dari modernisasi yang mulai menyentuh 

kehidupan pesantren. Namun, kekuatan sistem nilai pesantren yang adaptif dan 

berbasis spiritual menjadikan pesantren tetap mampu mempertahankan tradisinya 

tanpa kehilangan relevansi sosial. 

Berdasarkan teori Zamakhsyari Dhofier dan temuan lapangan, dapat 

disimpulkan bahwa integrasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok di Pondok Pesantren 

Darul Hijrah merupakan kelanjutan dari tradisi moral dan spiritual pesantren klasik 

yang masih lestari hingga kini. Nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, dan 

ukhuwah bukan sekadar warisan budaya, melainkan sistem nilai yang terus 

direproduksi melalui pendidikan formal, informal, dan nonformal. 



135 
 

Dengan mengacu pada pandangan Dhofier, Darul Hijrah berperan sebagai 

lembaga reproduksi tradisi Islam tempat berlangsungnya proses pewarisan nilai dan 

karakter Islami melalui pembiasaan, keteladanan, dan kehidupan kolektif yang 

teratur. Melalui proses tersebut, Panca Jiwa Pondok menjadi identitas moral 

sekaligus mekanisme pembentuk kepribadian santriwati Darul Hijrah. 

2. Strategi para pengasuh dan pendidik dalam mengintegrasikan nilai-nilai 

Panca Jiwa ke dalam sistem pendidikan dan pembinaan karakter 

santriwati. 

Berdasarkan hasil wawancara dan telaah dokumen, dapat dipahami bahwa 

strategi pengasuh dan pendidik Pondok Pesantren Darul Hijrah dalam 

mengintegrasikan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok yang mencakup keikhlasan, 

kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang bertanggung 

jawab sangat relevan dengan konsep Multiple Intelligences yang dikemukakan oleh 

Howard Gardner. 

Menurut Gardner, setiap individu memiliki berbagai jenis kecerdasan yang 

berkembang secara berbeda, dan pendidikan harus memberi ruang bagi 

pengembangan semua potensi tersebut. Dalam konteks pesantren, strategi 

pembinaan yang diterapkan pengasuh dan pendidik di Darul Hijrah terbukti 

memfasilitasi perkembangan beragam kecerdasan baik spiritual, sosial, 

intrapersonal, maupun kinestetik  yang pada akhirnya membentuk kepribadian utuh 

santriwati. 

a. Pembiasaan dan Keteladanan (Uswah Hasanah): Penguatan Kecerdasan 

Intrapersonal dan Moral-Spiritual 



136 
 

Strategi pembiasaan dan keteladanan yang dilakukan oleh para ustadzah dan 

pengasuh mencerminkan pengembangan kecerdasan intrapersonal dan spiritual 

dalam teori Gardner. Kecerdasan intrapersonal berkaitan dengan kemampuan 

memahami diri, mengendalikan emosi, dan menumbuhkan kesadaran moral. 

Melalui pembiasaan seperti shalat berjamaah, piket kebersihan, dan kegiatan ibadah 

bersama, santriwati dilatih untuk mengenal diri mereka dalam relasi dengan Tuhan 

dan lingkungannya. Keteladanan guru dalam hal keikhlasan, kesederhanaan, dan 

tanggung jawab memperkuat pemahaman santriwati terhadap nilai-nilai moral 

Islam. 

Dalam kerangka Multiple Intelligences, strategi ini menumbuhkan 

kecerdasan spiritual (spiritual intelligence) yang tidak secara eksplisit disebutkan 

oleh Gardner, namun kemudian diakui sebagai perluasan dari intrapersonal 

intelligence. Santriwati tidak hanya belajar memahami konsep nilai, tetapi 

menginternalisasikannya melalui refleksi batin dan praktik keseharian. 

b. Integrasi Nilai ke dalam Kurikulum Pembelajaran: Pengembangan Kecerdasan 

Linguistik, Logis, dan Interpersonal 

Integrasi nilai-nilai Panca Jiwa ke dalam kurikulum pembelajaran di Pondok 

Pesantren Darul Hijrah memperlihatkan penerapan kecerdasan linguistik dan logis-

rasional (verbal-linguistic dan logical-mathematical intelligence). Guru 

mengaitkan ajaran agama dengan konteks kehidupan santriwati melalui diskusi, 

tafsir, dan kajian kitab.Pendekatan ini melatih kemampuan santriwati dalam 

menalar, menganalisis, dan mengungkapkan gagasan moral secara rasional dan 



137 
 

komunikatif. Proses belajar yang berbasis nilai mendorong mereka berpikir kritis 

dan mampu mengaitkan konsep akhlak dengan pengalaman nyata. 

Selain itu, kegiatan pembelajaran yang bersifat interaktif menumbuhkan 

kecerdasan interpersonal, karena guru dan santriwati berinteraksi dalam suasana 

penuh empati dan dialog. Dengan demikian, pengintegrasian nilai keikhlasan, 

kemandirian, dan ukhuwah tidak hanya mengembangkan aspek kognitif, tetapi juga 

memperkuat kemampuan sosial dan komunikasi moral. 

c. Pembinaan Asrama dan Pengawasan Harian: Penguatan Kecerdasan 

Interpersonal dan Kinestetik 

Kehidupan asrama menjadi ruang nyata pembentukan karakter, di mana 

seluruh aspek nilai Panca Jiwa dijalankan secara langsung. Dalam teori Gardner, 

praktik ini sangat mendukung perkembangan kecerdasan interpersonal, yakni 

kemampuan menjalin hubungan dan memahami orang lain. Melalui kegiatan 

gotong royong, piket, dan musyawarah asrama, santriwati dilatih untuk bekerja 

sama, menyelesaikan konflik, dan mengembangkan empati sosial. Aktivitas fisik 

seperti kerja bakti dan kegiatan keterampilan juga melatih kecerdasan kinestetik, di 

mana santriwati belajar mengekspresikan nilai-nilai seperti tanggung jawab, 

kemandirian, dan kesederhanaan melalui tindakan nyata. Pembinaan harian oleh 

musyrifah berfungsi sebagai bimbingan emosional yang memperkuat 

keseimbangan antara aspek kognitif dan afektif. Strategi ini mencerminkan 

pendekatan pendidikan holistik yang mengembangkan kecerdasan sosial dan moral 

secara bersamaan. 



138 
 

d.  Pendekatan Partisipatif dan Organisasi Santriwati: Pengembangan Kecerdasan 

Interpersonal, Kepemimpinan, dan Eksistensial 

Pemberian kesempatan kepada santriwati untuk aktif dalam organisasi 

seperti OSDA, kegiatan sosial, dan kepanitiaan mencerminkan penerapan konsep 

Gardner tentang interpersonal intelligence kemampuan memahami dan memotivasi 

orang lain  serta existential intelligence, yaitu kemampuan berpikir reflektif tentang 

makna hidup, nilai, dan tanggung jawab moral. Melalui partisipasi dalam 

organisasi, santriwati belajar tentang kepemimpinan, kerja tim, dan pengambilan 

keputusan. Nilai ukhuwah dan kebebasan yang bertanggung jawab diterapkan 

melalui kegiatan ini, menumbuhkan rasa percaya diri, tanggung jawab sosial, dan 

kesadaran akan kontribusi diri terhadap lingkungan pesantren. 

Kegiatan partisipatif juga menumbuhkan kecerdasan eksistensial karena 

santriwati diajak memahami makna ibadah dan kepemimpinan sebagai bentuk 

pengabdian kepada Allah dan sesama manusia. Hal ini memperkuat karakter 

spiritual dan sosial mereka secara bersamaan. 

e.  Pembinaan Spiritual dan Emosional: Pengembangan Kecerdasan Spiritual dan 

Emosional 

Kegiatan dzikir, pengajian, muhasabah, dan tahajud berjamaah 

menunjukkan adanya penanaman nilai keikhlasan dan kesederhanaan yang 

mendalam. Dalam kerangka teori Gardner, strategi ini berhubungan dengan 

pengembangan kecerdasan intrapersonal dan spiritual kemampuan memahami 

perasaan, tujuan hidup, dan hubungan dengan Tuhan. Dialog antara guru dan 



139 
 

santriwati dalam suasana kekeluargaan membantu mereka mengelola emosi dan 

membangun emotional intelligence (yang merupakan perluasan dari interpersonal-

intrapersonal domain dalam teori Gardner). Santriwati belajar mengontrol diri, 

menghargai perbedaan, dan membangun hubungan yang sehat secara emosional 

dan sosial. Dengan demikian, pembinaan spiritual dan emosional menjadi sarana 

pembentukan karakter yang berakar pada kesadaran batin dan empati sosial dua 

aspek penting dalam kerangka kecerdasan majemuk Gardner. 

Berdasarkan teori Howard Gardner, dapat disimpulkan bahwa strategi 

pengasuh dan pendidik di Pondok Pesantren Darul Hijrah Puteri merupakan bentuk 

implementasi pendidikan yang mengembangkan berbagai jenis kecerdasan secara 

seimbang. Kecerdasan intrapersonal dikembangkan melalui refleksi, ibadah, dan 

pembinaan pribadi. Kecerdasan interpersonal tumbuh melalui organisasi, kerja 

sama, dan kehidupan asrama. Kecerdasan linguistik dan logis dilatih melalui kajian 

kitab dan pembelajaran berbasis nilai. Kecerdasan kinestetik terbentuk melalui 

praktik sosial dan aktivitas fisik di pondok. Kecerdasan spiritual dan eksistensial 

diperkuat melalui kegiatan dzikir, tahajud, dan penghayatan makna kehidupan 

pesantren. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa pendidikan di Pondok Pesantren Darul 

Hijrah tidak hanya menanamkan nilai, tetapi juga mengembangkan potensi 

majemuk santriwati secara integral menciptakan individu yang cerdas secara 

spiritual, emosional, sosial, dan moral. Dengan demikian, integrasi nilai-nilai Panca 

Jiwa Pondok di Darul Hijrah dapat dipandang sebagai wujud konkret dari 

pendidikan berbasis multiple intelligences, di mana setiap strategi pembinaan 



140 
 

diarahkan untuk menumbuhkan keseimbangan antara pengetahuan, kesadaran diri, 

dan tanggung jawab sosial. 

3. Karakter yang terbentuk pada santriwati sebagai hasil dari integrasi 

nilai-nilai Panca Jiwa 

 

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan dokumen Raport Karakter 

Pondok Pesantren Darul Hijrah, ditemukan bahwa internalisasi nilai-nilai Panca 

Jiwa Pondok keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan 

kebebasan yang bertanggung jawab berhasil membentuk karakter santriwati yang 

religius, disiplin, dan berintegritas. Temuan ini dapat dianalisis dengan 

menggunakan teori pendidikan karakter Thomas Lickona  yang menyatakan bahwa 

pembentukan karakter harus melibatkan tiga dimensi utama, yaitu moral knowing 

(pengetahuan moral), moral feeling (perasaan moral), dan moral action (tindakan 

moral). Ketiga komponen tersebut membentuk sistem pendidikan moral yang utuh 

dan saling berhubungan. 

a. Moral Knowing (Pengetahuan Moral): Pemahaman Nilai Panca Jiwa Pondok 

Menurut Lickona, pendidikan karakter harus dimulai dengan memberikan 

pemahaman yang jelas tentang nilai-nilai moral yang akan ditanamkan. Dalam 

konteks Pondok Pesantren Darul Hijrah, dimensi moral knowing diwujudkan 

melalui proses pembelajaran formal dan nonformal yang menjelaskan makna dan 

urgensi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok. Santriwati memahami makna keikhlasan 

sebagai landasan ibadah dan amal, kesederhanaan sebagai bentuk pengendalian diri, 

kemandirian sebagai tanggung jawab personal, ukhuwah sebagai wujud solidaritas 



141 
 

sosial, dan kebebasan bertanggung jawab sebagai cara berpikir kritis dalam koridor 

nilai Islam. 

Santriwati mengetahui makna keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, 

ukhuwah, dan kebebasan bertanggung jawab karena nilai ini diperkenalkan melalui:  

pengajian akhlak, kuliah kepondokan,  khutbatul arsy, pembinaan asrama,  simbol-

simbol nilai di lingkungan pondok.   

Nilai Panca Jiwa diintegrasikan dalam materi pelajaran seperti akhlak, tafsir, 

dan kajian kitab, sehingga santriwati memahami dasar-dasar moral Islam secara 

intelektual. Kegiatan seperti kuliah kepondokan, khutbatul arsy, tausiyah pimpinan, 

dan kajian kitab menjadi media penyampaian nilai-nilai moral. Melalui kegiatan 

tersebut, para pengasuh menjelaskan dasar normatif dari setiap nilai baik dari dalil 

Al-Qur’an, hadis, maupun keteladanan kyai.  

Santriwati memahami bahwa perilaku buruk seperti malas, konsumtif, atau 

tidak disiplin bertentangan dengan nilai Panca Jiwa. Pemahaman ini adalah bagian 

dari moral reasoning yang ditegaskan Lickona. Santriwati telah mencapai tahap 

Moral Knowing karena mereka mengetahui apa yang baik, mengapa hal itu baik, 

dan bagaimana melakukannyaDengan demikian, dimensi moral knowing terlihat 

kuat karena seluruh warga pondok memahami secara konseptual bahwa nilai-nilai 

Panca Jiwa merupakan pedoman perilaku sehari-hari, bukan sekadar simbol 

moralitas. 

b. Moral Feeling (Perasaan Moral): Pembiasaan dan Keteladanan sebagai 

Penumbuh Sensitivitas Nilai 



142 
 

Komponen kedua menurut Lickona adalah moral feeling, yaitu aspek afektif 

yang menumbuhkan empati, rasa malu berbuat salah, dan dorongan batin untuk 

berbuat baik. Dalam lingkungan pesantren, aspek ini dihidupkan melalui sistem 

pembiasaan dan keteladanan yang terus-menerus dilakukan oleh para pengasuh, 

ustadzah, dan senior. Santriwati tidak hanya diajarkan nilai, tetapi juga merasakan 

nilai tersebut melalui pengalaman nyata dalam kehidupan asrama. Misalnya, 

mereka diajak untuk bekerja sama dalam kegiatan gotong royong, berbagi dengan 

teman yang kesulitan, dan saling menasihati dengan lembut. Pengalaman ini 

menumbuhkan rasa empati dan solidaritas, sesuai dengan nilai ukhuwah Islamiyah. 

Selain itu, nilai keikhlasan terbentuk ketika santriwati menjalankan tugas-tugas 

pondok tanpa pamrih, seperti menjaga kebersihan lingkungan atau menjadi panitia 

kegiatan pondok. Pengasuh sering menegaskan bahwa amal yang dilakukan dengan 

tulus akan bernilai ibadah. Hal ini memperkuat perasaan moral yang menjadi dasar 

perilaku jujur, sabar, dan tangguh.   

Dalam kerangka teori Lickona, Darul Hijrah berhasil menumbuhkan moral 

feeling melalui pembiasaan dan pengalaman sosial yang berulang, sehingga 

santriwati tidak hanya tahu mana yang benar, tetapi juga merasa terdorong untuk 

melakukannya. Dalam teori Lickona, karakter tidak hanya tentang pengetahuan 

tetapi mengembangkan hati dan emosi moral. Data menunjukkan bahwa santriwati 

Darul Hijrah memiliki perasaan moral yang kuat, misalnya: 

1)  Keikhlasan sebagai Sikap Hati 



143 
 

Santriwati mengerjakan tugas tanpa mengeluh, memiliki niat ibadah, dan 

menerima tanggung jawab dengan lapang dada. Hal ini menunjukkan  terbentuknya: 

kesadaran hati, empati, sikap menerima, keikhlasan sebagai nilai intrinsik. 

2)  Kesederhanaan dan Qana’ah 

Perasaan nyaman dan bangga hidup sederhana menunjukkan bahwa santriwati 

mencintai kesederhanaan, bukan hanya mengikutinya karena aturan. 

3) Rasa Solidaritas dan Ukhuwah 

Data menunjukkan santriwati memiliki rasa peduli, senang membantu, dan 

tidak tega melihat temannya kesulitan.Ini merupakan bentuk compassion yang 

ditekankan Lickona. 

4) Tanggung Jawab dan Rasa Memiliki  

Santriwati menunjukkan kepedulian terhadap kamar, kelas, dan tugas piket. 

Mereka ingin melakukannya dengan baik. Ini sesuai dengan aspek moral 

commitment dalam teori Lickona. Nilai Panca Jiwa telah masuk pada level Moral 

Feeling, tidak sekadar diketahui tetapi dihayati sebagai kebutuhan batin. 

c. Moral Action (Tindakan Moral): Implementasi Nilai Panca Jiwa dalam Perilaku 

Sehari-hari 

Tahap ketiga dalam teori Lickona adalah moral action, yaitu penerapan nilai 

dalam tindakan nyata. Berdasarkan data lapangan, tindakan moral santriwati terlihat 

jelas dalam perilaku sehari-hari yang mencerminkan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok. 

Santriwati menunjukkan keikhlasan dalam melaksanakan tugas tanpa mengeluh, 



144 
 

kesederhanaan dalam berpakaian dan bersikap, kemandirian dalam mengurus 

kebutuhan pribadi, serta ukhuwah dalam kerja sama kelompok. Mereka juga 

menerapkan kebebasan yang bertanggung jawab dengan berani menyampaikan 

pendapat secara sopan dan menghargai keputusan bersama.  

Lickona menegaskan bahwa karakter sejati adalah “doing the right thing 

even when no one is watching.” Temuan menunjukkan tindakan nyata santriwati 

sesuai nilai Panca Jiwa: 

1) Tindakan Ikhlas: menjalankan tugas tanpa mengeluh, menerima keputusan 

dengan lapang dan konsisten ibadah. 

2)  Perilaku Sederhana : hidup hemat, tidak berlebihan dalam berpakaian, 

mengendalikan diri dari perilaku konsumtif. 

3) Tindakan Mandiri dan Disiplin : mampu mengurus kebutuhan sendiri, 

mengatur waktu dan  menyelesaikan tugas tanpa bergantung pada orang 

lain. 

4)  Perilaku Ukhuwah: saling membantu, menghargai sesama, menyelesaikan 

masalah melalui musyawarah, gotong royong. 

5) Kebebasan Bertanggung Jawab: berani menyampaikan pendapat secara 

sopan, mampu mengambil keputusan dan mematuhi aturan tanpa paksaan. 

Santriwati tidak hanya memahami nilai, tetapi melakukan nilai tersebut. Ini 

menandakan pencapaian tingkat Moral Action dalam teori Lickona. Selain itu, 

sistem Raport Karakter menjadi bentuk konkret dari moral action evaluation dalam 



145 
 

perspektif Lickona. Penilaian karakter ini membantu santriwati merefleksikan 

perilaku mereka, menumbuhkan kesadaran diri, dan memperbaiki kekurangan 

melalui bimbingan ustadzah. Dari perspektif Lickona, tahap moral action di 

pesantren ini menunjukkan keberhasilan pendidikan karakter yang tidak berhenti 

pada pengetahuan atau emosi moral, tetapi diwujudkan dalam perilaku nyata yang 

konsisten dengan nilai Islam. 

Pondok Pesantren Darul Hijrah berhasil mengintegrasikan tiga aspek utama 

teori Lickona knowing, feeling, dan action dalam sistem pembinaan karakter. Moral 

knowing dibangun melalui kegiatan edukatif seperti khutbah, kajian kitab, dan 

kuliah kepondokan. Moral feeling ditanamkan melalui pengalaman sosial, kegiatan 

ibadah, dan keteladanan pengasuh. Moral action diwujudkan melalui perilaku 

disiplin, mandiri, dan tanggung jawab yang diamati dalam keseharian santriwati. 

Integrasi ini menghasilkan karakter khas santriwati yang kuat secara 

spiritual dan sosial: ikhlas, sederhana, mandiri, berjiwa ukhuwah, serta bebas dalam 

koridor tanggung jawab. Proses internalisasi yang dilakukan secara berulang dan 

konsisten membuat nilai-nilai Panca Jiwa tidak hanya menjadi doktrin, tetapi juga 

membentuk habitus moral yang melekat dalam diri santriwati. 

Menurut Lickona, pendidikan karakter yang ideal adalah pendidikan yang 

menumbuhkan moral community sebuah lingkungan yang menumbuhkan nilai-

nilai bersama melalui interaksi dan teladan. Lingkungan pesantren Darul Hijrah 

Puteri sepenuhnya mencerminkan hal tersebut. Kehidupan santriwati dibangun atas 

dasar nilai-nilai Panca Jiwa yang menjadi ruh komunitas pesantren. Ketika nilai 



146 
 

tersebut diinternalisasi, terbentuklah atmosfer moral yang menumbuhkan 

keikhlasan, kesederhanaan, dan ukhuwah sebagai kebiasaan kolektif. Hal ini sejalan 

dengan konsep Lickona bahwa karakter tidak dibentuk secara instan, tetapi melalui 

proses sosial yang konsisten dan terarah. 

Dengan demikian, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa proses 

internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa Pondok Darul Hijrah telah mewujudkan sistem 

pendidikan karakter holistik sebagaimana dikehendaki oleh teori Thomas Lickona. 

Nilai moral tidak hanya diketahui, tetapi dirasakan dan diwujudkan dalam tindakan 

sehari-hari, sehingga membentuk karakter santriwati yang beriman, berakhlak, dan 

berintegritas tinggi. 

Lickona menegaskan bahwa karakter tidak akan terbentuk tanpa lingkungan 

moral yang kondusif. Dokumen menunjukkan bahwa pondok menyediakan 

lingkungan moral yang kuat melalui: pembiasaan harian, pengawasan musyrifah, 

keteladanan guru, komunitas hidup 24 jam, sistem disiplin bertahap, raport karakter 

sebagai evaluasi moral. Semua ini merupakan praktik pendidikan karakter yang 

selaras dengan pandangan Lickona bahwa sekolah harus memiliki budaya moral 

yang hidup dalam keseharian. 

Thomas Lickona menyebut keteladanan sebagai strategi terpenting dalam 

pendidikan karakter. Data hasil wawancara menunjukkan bahwa: ustadzah 

menunjukkan kesederhanaan dalam perilaku, musyrifah mencontohkan 

kedisiplinan, pengasuh menunjukkan keikhlasan dalam mengajar, pimpinan 



147 
 

pondok menjadi model perilaku moral. Keteladanan ini adalah inti pendidikan 

karakter menurut Lickona. 

Lickona menekankan pentingnya evaluasi karakter yang sistematis.Dalam 

data dokumen terdapat bukti implementasi prinsip ini: Raport Karakter disusun 

berdasarkan indikator moral yang jelas, seperti: keikhlasan,  kesederhanaan, 

kemandirian, ukhuwah, tanggung jawab. Observasi dilakukan secara berkelanjutan 

oleh musyrifah. Evaluasi menjadi kesempatan pembinaan dan motivasi moral. Ini 

sangat sesuai dengan character assessment yang digagas Lickona. 

 Berdasarkan teori Thomas Lickona, karakter santriwati di Pondok 

Pesantren Darul Hijrah terbentuk melalui: Moral Knowing, Santriwati memahami 

nilai Panca Jiwa secara konseptual dan rasional. Moral Feeling, Nilai tersebut 

dihayati, dicintai, dan menjadi bagian dari motivasi batin. Moral Action, Santriwati 

menunjukkan perilaku nyata yang sesuai dengan nilai Panca Jiwa. Selain itu, faktor 

pendukung sesuai teori Lickona juga ditemukan: keteladanan, pembiasaan, 

lingkungan moral yang kuat, sistem disiplin yang mendidik, penilaian karakter 

berkelanjutan. Dengan demikian, implementasi nilai Panca Jiwa Pondok di Darul 

Hijrah sepenuhnya sejalan dengan model pendidikan karakter Lickona dan 

mencerminkan keberhasilan pembinaan karakter secara komprehensif. 

Penyampaian etiket kepada santriwati menjelang masa liburan di Pondok 

Pesantren Darul Hijrah merupakan bagian dari strategi pendidikan karakter yang 

terencana dan berkelanjutan. Dalam perspektif Thomas Lickona, kegiatan ini dapat 

dipahami sebagai upaya membangun karakter santriwati melalui integrasi antara 



148 
 

pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral feeling), dan tindakan 

moral (moral action). Melalui pembacaan etiket, santriwati diberikan pemahaman 

yang jelas mengenai nilai, norma, dan batasan perilaku yang harus dijaga selama 

berada di luar lingkungan pondok. Pemahaman ini membentuk kesadaran kognitif 

santriwati tentang apa yang benar dan salah dalam konteks kehidupan sosial dan 

religius. 

Lebih lanjut, penyampaian etiket juga berfungsi membangun moral feeling, 

yaitu kesadaran batin dan sikap emosional santriwati terhadap nilai-nilai yang 

dianut pondok. Penekanan pada menjaga nama baik pondok, menghormati orang 

tua, serta konsistensi dalam menjalankan ibadah menumbuhkan rasa tanggung 

jawab, malu berbuat salah, dan dorongan untuk berperilaku sesuai nilai-nilai Islam. 

Dengan demikian, santriwati tidak hanya mengetahui aturan, tetapi juga memiliki 

ikatan emosional dan komitmen moral terhadap nilai tersebut. 

Pada tahap moral action, etiket menjadi pedoman praktis yang mendorong 

santriwati untuk mengimplementasikan nilai-nilai Panca Jiwa Pondok secara nyata 

selama masa liburan. Kebebasan yang diperoleh santriwati saat berada di luar 

pondok diarahkan agar tetap berada dalam koridor tanggung jawab moral. Hal ini 

sejalan dengan nilai kebebasan yang bertanggung jawab dalam Panca Jiwa Pondok, 

di mana santriwati dilatih untuk mengambil keputusan secara mandiri sekaligus 

mempertanggungjawabkan setiap perilaku yang dilakukan. 

 


