BAB 111

BIOGRAFI IMAM AL-GHAZAL I
DAN DESKRIPSI KITAB AYYUHA AL WALAD DAN BIDAYAH
AL HIDAYAH

A. Biografi Imam Al Ghazali

1. Biografi Latar Belakang Kehidupan Imam Al Ghazali

Imam Al-Ghazali, atau Abu Hamid Al-Ghazali, adalah salah satu tokoh
terpenting dalam sejarah pemikiran Islam. Karya-karyanya yang mendalam, baik
dalam bidang teologi, filsafat, tasawuf, maupun figih, memberikan kontribusi besar
bagi peradaban Islam dan dunia intelektual pada umumnya. Berikut ini adalah
gambaran lebih panjang mengenai kehidupan dan pemikiran Imam Al-Ghazali.

Imam Al-Ghazali lahir pada tahun 450 H (1058 M) di kota Tus, yang kini
terletak di wilayah Iran. Keluarganya hidup dalam kemiskinan, tetapi sang ayah
sangat memperhatikan pendidikan anak-anaknya. Setelah sang ayah meninggal
dunia, Al-Ghazali dan saudaranya, Ahmad, dilatih oleh seorang teman ayahnya,
yang mendorong mereka untuk menuntut ilmu. Al-Ghazali memulai pendidikannya
di usia muda dengan belajar bahasa Arab, Parsi, dan berbagai ilmu agama dasar.

Pada usia 15 tahun, Al-Ghazali pindah ke Jurjan untuk melanjutkan
pendidikan figh di bawah bimbingan Abu Nasr al-Ismaily. Setelah menamatkan
pendidikannya di sana, ia melanjutkan ke madrasah Nizamiyah di Naisabur pada
usia 20 tahun. Di Naisabur, ia belajar di bawah bimbingan Imam Al-Juwayni,
seorang ulama besar dalam mazhab Syafi’i. Keahliannya yang luar biasa dalam figh

dan ilmu agama membuatnya dikenal di kalangan para ulama.



Pada usia 28 tahun, Al-Ghazali diangkat menjadi pengajar di Madrasah
Nizamiyah di Baghdad, sebuah universitas bergengsi yang didirikan oleh perdana
menteri Nizam al-Mulk. Dalam posisi ini, ia meraih kemasyhuran, dan banyak
sekali murid-murid yang belajar di bawah bimbingannya. Namun, meskipun berada
di puncak kariernya, Al-Ghazali merasa gelisah dengan kehidupan duniawi dan
jabatan yang ia pegang. Perasaan ini membawanya pada perenungan spiritual yang
mendalam.

Pada suatu titik, Al-Ghazali mengalami krisis spiritual yang besar, yang
dikenal sebagai “krisis keraguan.” Ia mulai meragukan kebenaran sistem filsafat
yang sedang berkembang saat itu, serta mempertanyakan makna kehidupan dan
tujuan keberadaannya. la kemudian memilih untuk meninggalkan jabatan dan
kekayaan yang dimilikinya dan melarikan diri dari kehidupan duniawi. Al-Ghazali
mengasingkan diri dan menjalani kehidupan sebagai seorang sufi, yang lebih
mendalam dan penuh dengan kontemplasi spiritual.

Al-Ghazali dikenal karena karyanya yang menghubungkan berbagai cabang
ilmu, terutama dalam bidang figih, tasawuf, dan filsafat. Salah satu karya
terkenalnya, lhya Ulum al-Din (Kebangkitan IImu-llmu Agama), menguraikan
prinsip-prinsip tasawuf yang membimbing umat untuk menjalani kehidupan yang
lebih dekat dengan Allah. Dalam karyanya ini, ia memaparkan enam tahapan
spiritual dalam perjalanan menuju Tuhan: tobat, kesabaran, kefakiran, zuhud,
tawakal, dan makrifat.

Selain itu, Al-Ghazali juga menulis karya monumental dalam bidang

filsafat, seperti Tahafut al-Falasifah (Keruntuhan Para Filsuf). Dalam karya ini, ia



mengkritik keras para filsuf besar Muslim seperti Ibnu Sina dan Al-Farabi yang
berpendapat bahwa alam ini tidak memiliki penciptaan. Al-Ghazali menolak
pandangan ini karena bertentangan dengan prinsip dasar ajaran Islam tentang
penciptaan oleh Tuhan.

Kritik Al-Ghazali terhadap filsafat tidak hanya terbatas pada aspek
metafisika, tetapi juga pada aspek epistemologi (ilmu pengetahuan). la mengajukan
pandangannya bahwa pengetahuan yang sahih harus didasarkan pada tiga sumber
utama: wahyu (revelasi ilahi), akal (reason), dan indera (perception). Menurut Al-
Ghazali, wahyu adalah sumber pengetahuan yang paling otoritatif, sementara akal
dan indera memiliki keterbatasan dalam menjangkau kebenaran yang hakiki.

Meskipun dikenal sebagai seorang filsuf besar, Imam Al-Ghazali lebih
terkenal dalam tradisi tasawuf. Setelah mengalami perenungan spiritual yang
mendalam, ia mengabdikan dirinya untuk mengajarkan spiritualitas Islam.
Karyanya dalam bidang tasawuf banyak memberikan inspirasi bagi para sufi
berikutnya, dan ia dianggap sebagai pembaharu dalam pendekatan spiritual yang
lebih mendalam dan sistematis. Salah satu karya pentingnya di bidang tasawuf
adalah Misykat al-Anwar (Lampu-lampu Cahaya), yang membahas tentang
pengenalan diri kepada Tuhan melalui pencarian makrifat.

Karya-karya Imam Al-Ghazali memiliki pengaruh yang sangat besar, baik
di dunia Islam maupun di luar dunia Islam. la dipandang sebagai salah satu tokoh
terpenting dalam sejarah pemikiran Muslim, dan karya-karyanya terus dipelajari
hingga hari ini. Ihya’ Ulum al-Din adalah salah satu karya yang paling banyak

dibaca dan dijadikan rujukan di kalangan umat Islam. Selain itu, kritik-kritiknya



terhadap filsafat dan pemikiran rasionalisme memberi warna tersendiri dalam
tradisi pemikiran Islam.

Meskipun Al-Ghazali berfokus pada kehidupan spiritual, karyanya juga
mencakup bidang hukum Islam (figh), etika, dan filsafat. Oleh karena itu, ia
dianggap sebagai tokoh yang mampu menggabungkan pemikiran rasional dengan
dimensi spiritual yang mendalam.

Imam Al-Ghazali wafat pada tahun 505 H (1111 M) di kota kelahirannya,
Tus, setelah melalui perjalanan hidup yang penuh dengan perjuangan intelektual
dan spiritual. Warisannya tetap hidup dalam ajaran-ajarannya yang mendalam dan
aplikasinya dalam kehidupan sehari-hari umat Islam di seluruh dunia.

Imam Al-Ghazali adalah seorang ulama, filsuf, dan sufi yang sangat
berpengaruh dalam sejarah Islam. Pemikiran dan karya-karyanya membentuk
landasan penting bagi pemahaman teologi, filsafat, dan spiritualitas dalam Islam.
Kehidupannya yang penuh dengan pencarian makna, perubahan, dan kontribusinya
dalam mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu menjadikannya salah satu tokoh

paling terkemuka dalam peradaban Islam.?

B. Deskripsi dan Intisari Kitab Ayyuha al Walad

Imam Al-Ghazali menulis kitab Ayyuha al Walad, yang juga disebut "Al-
Risélah al-Waladiyah". Diterjemahkan dari bahasa parsi ke dalam bahasa Arab oleh
sejumlah ulama. Imam Al-Ghazali menulis kitab Ayyuha al Walad ini sebagai
tanggapan atas surat seorang murid yang sangat menyayanginya. Padahal ia yakin

isi surat itu telah termuat. dalam kitab-kitab yang ditulis oleh Imam Al-Ghazali.

1 M. Abdul Majid, Sang Hujjatul Islam (Jakarta: Penerbit Zaman, 2012), h.12-20.



Muridnya meminta Imam Al-Ghazali untuk menulis surat yang secara khusus
ditujukan kepadanya. Surat murid itu dengan ramah dijawab oleh Imam Al-Ghazali,
yang juga memberinya nasihat yang sangat bernilai.

Di antara kitab yang Imam Al-Ghazali tuliskan, maka kitab Ayyuha al
Walad ini yang secara spesifik dan secara langsung untuk memberikan pendidikan
dan bimbingan kepada muridnya. Karena tujuan dalam penulisan Ayyuha al Walad
ini adalah memberi jawaban dan arahan kepada muridnya tersebut. Oleh sebab itu
layak kalau disebutkan kitab Ayyuhé al Walad adalah kitab pendidikan. Adapun
beberapa intisari dalam kitab Ayyuha al Walad adalah
1. siall sa &3 ) ((waktu adalah sebuah kehidupan)

Imam Al-Ghazali memberi nasihat tentang betapa pentingnya nilai waktu
dalam kehidupan, sehingga sangat merugilah orang-orang yang tidak
memanfaatkan waktu dalam kehidupannya untuk ibadah dan kebaikan.
Sebagaimana beliau mengutip sabda nabi Muhammad saw dalam kitabnya yang
artinya:

“Tanda berpalingnya Allah Swt dari hamba-Nya adalah kesibukannya dalam
melakukan sesuatu yang tidak bermanfaat dan jika ada sesaat saja dalam umurnya
yang digunakannya untuk terhadap sesuatu yang bukan tujuan hidupnya yaitu
ibadah maka pantaslah penyesalan yang panjang baginya”.

2. Al adn s (Kapan nasihat itu bermanfaat)

“Wahai anak, nasehat itu mudah dan sulit diterima, karena menyakitkan bagi yang

menuruti nafsu, karena perbuatan yang dilarang itu disukai di dalam hati.”

3. alall 24w a( Kapan ilmu dapat memberi manfaat)



“Janganlah engkau jadi orang yang bangkrut pada ‘amal dan janganlah engkau
jadikan dirimu kosong dari pada perkara yang bermanfaat, yakinlah semata-mata
ilmu itu belum dapat menjamin keselamatanmu di akhirat (kecuali jika diamalkan).
4. alall 3¢ 3 245 (S (Kapan membaca ilmu pengetahuan memberi manfaat)
“Wahai anak.. jikalau engkau membaca ilmu pelajaran selama seratus tahun dan
mengumpulkan seribu kitab, maka engkau tidaklah akan mendapat rahmat Allah
melainkan dengan mengamalkannya”

5. 4l lgk(Membersihkan niat)

“Wahai anak.. berapa banyak engkau menghidupkan malam dengan belajar dan
membaca buku, engkau cegah dirimu untuk tidur, saya tidak mengetahui apa
tujuanmu itu, jika adalah niatmu adalah untuk semata-mata mencari keuntungan
dunia, menghimpun perbendaharaannya dan mencari kedudukan serta berbangga-
bangga di hadapan teman-temanmu, maka celakalah engkau”.

6. A3 13 (Apa yang harusnya engkau pelajari)

“Wabhai anak, apakah hasil yang engkau peroleh dari menghabiskan waktu dalam
mempelajari ilmu kalam, perdebatan, perobatan, ilmu syair-syair, perbintangan,
ilmu arudh dan tashrif, selain dengan menyia-nyiakan umur dengan meyalahi
perintah Allah swt”.

7. salall dalls 5~ 5l 48) )3 (Sinar ruhani dan gelapnya materi)

“Wahai anak, jadikanlah cita-citamu itu dalam meninggikan ruhaniyahmu, dan
jadikanlah segala kegagalan itu berada pada pihak hawa nafsumu, dan jadikan

kematian itu hanya pada badanmu, karena tempat tinggalmu adalah liang kubur,



dan penghuni kubur senantiasa menanti kedatanganmu pada setiap saat, kapan
engkau sampai, jangan lah engkau datang tanpa bekal”

8. saball Jiaé (Keutamaan ibadah)

“Wahai anak, jika dengan semata-mata ilmu itu cukup, dan engkau tidak perlu
kepada amal kebaikan, niscya tidak ada gunanya seruan Allah kepada hambaNya,
9. 4y il ¢ W) (Mengikuti syari“at)

“Wahai anak, maka seharusnya perkataan dan perbuatanmu bersesuaian dengan
syari’at, jika ilmu dan amal tanpa mengikuti syari’at adalah suatu kesesatan”

10. 23 e <l 3350 (carilah mursyid untukmu)

“Wabhai anak, ketahuilah bahwasanya seharusnya bagi orang yang menjalani jalan
akhirat memiliki guru/mursyid yang dapat membimbing agar dapat menghilangkan

akhlak tercela dengan didikannya, kemudian mengubahnya menjadi akhlak terpuji”

11. <l Juaa (Intisari ilmu tasawuf)

“Wahai anak, ketahuilah bahwa ilmu tasawuf itu memiliki dua unsur, yaitu
istiqgomah (tetap pendirian) dan baik perilaku kepada makhluk. Maka siapapun yang
istigomah dan baik perilakunya kepada manusia, bergaul dengan lemah lembut
maka ia adalah seorang shufi.”

12. Glaall wisy Hually(Dengan kesabaran terbukalah hakikat kebenaran)
“Wahai anakku, setelah hari ini janganlah engkau banyak bertanya kepadaku
kecuali dengan lidah hatimu. Firman Allah swt : seandainya mereka bersabar
menunggu sehingga engkau (Muhammad) keluar menghadapi mereka maka itu

adalah sesungguhnya lebih baik bagi mereka”.?

2 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al Walad (Jakarta: Maktabah Maryamah, 2024), h. 54.



C. Deskripsi dan Intisari Kitab Bidayah al Hidayah

Kitab Bidayah al Hidayah (Permulaan Jalan Hidayah) karya Imam Al-
Ghazali adalah salah satu karya yang sangat populer dalam bidang tasawuf dan
akhlak. Kitab ini memberikan panduan praktis untuk mencapai hidayah melalui
amal ibadah dan menjaga diri dari maksiat. Isi kitab ini secara garis besar terdiri
dari tiga bagian utama:

1. Mugaddimah (Pendahuluan)

Imam Al-Ghazali menjelaskan pentingnya niat yang ikhlas dan memulai
perjalanan menuntut ilmu dengan tujuan mendekatkan diri kepada Allah.
Penekanan pada hubungan antara ilmu dan amal, yaitu ilmu yang tidak disertai amal
tidak akan memberikan manfaat.

2. Bagian Pertama: Ketaatan

Imam Al-Ghazali menjelaskan berbagai amal ibadah yang wajib dan sunah,
termasuk: Adab bangun tidur hingga tidur kembali. Adab wudhu dan shalat. Adab
membaca Al-Qur’an dan zikir. Adab puasa, zakat, haji, dan ibadah-ibadah lainnya.
Disertai penjelasan tentang keutamaan setiap ibadah dan bagaimana cara
melakukannya dengan penuh keikhlasan.

3. Bagian Kedua: Menjauhi Maksiat

Penjelasan tentang maksiat lahiriah (perbuatan anggota tubuh) dan maksiat
batiniah (penyakit hati). Maksiat lahiriah yaitu menjaga anggota tubuh seperti lidah,
mata, telinga, tangan, dan kaki dari hal-hal yang diharamkan. Maksiat batiniah

meliputi: Menghindari penyakit hati seperti hasad, takabur, riya, dan ujub. Imam



Al-Ghazali memberikan panduan untuk melawan hawa nafsu dan membersihkan
hati
4. Bagian Ketiga: Pergaulan

Penjelasan tentang adab bergaul dengan manusia, seperti: Adab berteman
dan memilih sahabat yang baik, Adab terhadap guru dan orang tua, Adab terhadap
masyarakat umum, termasuk menjaga hubungan baik dengan tetangga, Adab
terhadap masyarakat umum, termasuk menjaga hubungan baik dengan tetangga.
Imam Al-Ghazali mengingatkan bahwa perjalanan menuju hidayah memerlukan
kesungguhan, doa, dan tawakal kepada Allah. Kitab ini diakhiri dengan nasihat
untuk menjaga istigamah dan terus memperbaiki diri. Bidayah al Hidayah sangat
bermanfaat bagi siapa saja yang ingin memperbaiki kualitas ibadah, akhlak, dan
kehidupan spiritual.®

Jadi, Imam Al-Ghazali merupakan tokoh besar dalam sejarah intelektual
Islam yang memberikan perhatian mendalam terhadap pembinaan akhlak dan
karakter manusia. Pemikirannya tentang pendidikan karakter terwujud dalam
sejumlah karyanya yang tidak hanya membahas aspek teoretis ilmu pengetahuan,
tetapi juga bimbingan moral dan spiritual. Dua di antara karya penting tersebut
adalah Bidayah al Hidayah dan Ayyuha al Walad. Keduanya sama-sama berisi
pedoman bagi pencari ilmu dan penempuh jalan menuju Allah, namun keduanya
memiliki karakteristik dan pendekatan yang berbeda dalam mengajarkan nilai-nilai
pendidikan karakter. Perbandingan antara kedua kitab ini menunjukkan keluasan

pandangan Al-Ghazali tentang hakikat manusia, pendidikan, dan moralitas.

% Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah (Jakarta: Darul Minhaj, 2001), h. 89.



Kesamaan mendasar antara Bidayah al Hidayah dan Ayyuha al Walad
terletak pada tujuan utama yang ingin dicapai, yaitu membentuk pribadi yang
berakhlak mulia dan dekat kepada Allah Swt. Kedua kitab ini menempatkan
keikhlasan sebagai nilai pokok yang menjadi sumber dari semua kebajikan. Dalam
pandangan Al-Ghazali, amal yang dilakukan tanpa keikhlasan tidak bernilai di sisi
Allah dan justru dapat menjadi sebab kehancuran spiritual. Karena itu, baik dalam
Ayyuha al Walad maupun Bidayah al Hidayah, Al-Ghazali selalu mengingatkan
bahwa setiap amal harus dilandasi niat yang tulus, karena niat merupakan tolok ukur
kualitas amal di hadapan Tuhan. Nilai keikhlasan ini menjadi inti pendidikan
karakter dalam seluruh ajaran Al-Ghazali, sebab ia melihat bahwa pendidikan sejati
bukan hanya membentuk perilaku lahir, tetapi mengarahkan hati agar berorientasi

pada kebenaran dan ridha Allah.

Selain keikhlasan, kesamaan lain yang tampak ialah penekanan terhadap
hubungan antara ilmu dan amal. Bagi Al-Ghazali, ilmu tanpa amal tidak akan
memberi manfaat, bahkan dapat menjerumuskan seseorang ke dalam kesombongan
dan kebinasaan. Dalam Ayyuha al Walad, Al-Ghazali menasehati muridnya dengan
kalimat yang sangat terkenal, bahwa seorang yang berilmu tetapi tidak
mengamalkan ilmunya ibarat orang sakit yang memiliki obat tetapi tidak
menggunakannya. Dalam Bidayah al Hidayah, pesan ini dikembangkan secara
praktis dengan memberikan tuntunan konkret tentang bagaimana ilmu itu
seharusnya diamalkan dalam kehidupan sehari-hari, seperti tata cara ibadah, adab
bergaul, serta pengendalian diri dari perbuatan dosa. Dengan demikian, keduanya

memiliki kesamaan dalam pandangan bahwa karakter mulia tidak cukup dibangun



melalui pengetahuan moral semata, tetapi harus diwujudkan melalui tindakan nyata

yang konsisten dengan nilai-nilai kebaikan.

Kedua kitab ini juga memiliki kesamaan dalam menekankan pentingnya
adab sebagai inti dari pendidikan. Al-Ghazali menilai bahwa adab merupakan
bentuk manifestasi dari jiwa yang bersih dan ilmu yang bermanfaat. Dalam Ayyuha
al Walad, adab dipahami sebagai jalan yang mengantarkan seseorang kepada
kemuliaan spiritual, sementara dalam Bidayah al Hidayah, adab dipraktikkan
secara sistematis dalam setiap aspek kehidupan sehari-hari. Misalnya, bagaimana
seorang murid menghormati gurunya, menjaga lisan, bersikap sopan dalam
pergaulan, dan tidak menyakiti orang lain. Dari sini dapat dilihat bahwa Al-Ghazali
tidak memisahkan antara pendidikan akhlak dan pendidikan sosial, karena
keduanya saling terkait dalam membentuk manusia yang utuh, yaitu manusia yang

baik kepada Allah dan kepada sesama.

Meski memiliki banyak kesamaan, kedua kitab ini juga menunjukkan
perbedaan yang cukup signifikan, terutama dalam pendekatan dan struktur
penyampaian nilai-nilai karakter. Ayyuha al Walad bersifat reflektif dan dialogis,
ditulis dalam bentuk surat nasehat seorang guru kepada muridnya. Gaya
penulisannya lembut, personal, dan penuh peringatan spiritual. Al-Ghazali dalam
kitab ini berbicara dari hati ke hati, menasihati agar muridnya mengamalkan ilmu,
menghindari kesombongan, dan selalu introspeksi diri. Nada dan isi Kkitab ini
menunjukkan bahwa ia ditujukan bagi mereka yang telah menempuh jalan ilmu dan

membutuhkan bimbingan rohani untuk memperbaiki amalnya. Dengan demikian,



nilai-nilai karakter dalam Ayyuha al Walad berorientasi pada kedalaman spiritual

dan refleksi batin, seperti taubat, sabar, syukur, dan keikhlasan.

Berbeda dengan itu, Bidayah al Hidayah bersifat instruktif dan sistematis.
Kitab ini ditulis sebagai panduan praktis bagi pemula dalam menapaki jalan
hidayah. Al-Ghazali menyusun petunjuk moral secara teratur, mulai dari cara
beribadah yang benar, adab sosial, hingga pengendalian hawa nafsu. Pendekatan ini
menunjukkan bahwa Bidayah al Hidayah lebih bersifat aplikatif dan operasional
dalam pembentukan karakter. Di dalamnya, Al-Ghazali mengajarkan bahwa
ketaatan dan disiplin dalam menjalankan amal-amal kecil sehari-hari akan
mengantarkan seseorang kepada kesempurnaan moral. Dengan kata lain, jika
Ayyuha al walad berbicara tentang kedalaman jiwa, maka Bidayah al Hidayah
berbicara tentang pembiasaan perilaku yang benar sebagai fondasi menuju

kemuliaan spiritual.

Perbedaan lain terletak pada sasaran pembacanya. Ayyuha al Walad
ditujukan bagi para pelajar yang telah memiliki dasar ilmu dan sedang menapaki
jalan kesempurnaan rohani, sedangkan Bidayah al Hidayah ditujukan bagi para
pemula yang baru memulai perjalanan moralnya. Oleh sebab itu, gaya bahasa
Bidayah al Hidayah lebih normatif dan terarah pada pengendalian perilaku,
sedangkan Ayyuha al Walad lebih persuasif dan mengajak kepada perenungan.
Namun keduanya tetap berakar pada satu pandangan yang sama, yaitu bahwa
pendidikan harus mengantarkan manusia kepada pengenalan diri dan pengenalan
terhadap Allah. Al-Ghazali meyakini bahwa seseorang tidak akan mencapai

kebahagiaan sejati sebelum mengenal Tuhannya dan menundukkan hawa nafsunya.



Dari segi kandungan nilai, Bidayah al Hidayah lebih banyak menampilkan
nilai-nilai karakter praktis seperti kedisiplinan, tanggung jawab, ketertiban, dan
sopan santun. Sedangkan Ayyuha al |Walad menekankan nilai-nilai reflektif seperti
keikhlasan, taubat, dan kesadaran batin. Meskipun demikian, keduanya memiliki
hubungan yang saling melengkapi. Bidayah al Hidayah memberikan dasar perilaku
moral yang harus dibiasakan, sementara Ayyuha al Walad memperdalam aspek
kesadaran spiritual yang menjaga agar perilaku tersebut tidak kehilangan makna
batinnya. Dalam perspektif pendidikan karakter, ini menunjukkan bahwa Al-
Ghazali tidak hanya berbicara tentang pembiasaan perilaku (habituation), tetapi

juga pembentukan kesadaran moral (moral consciousness).

Hal yang menarik dari perbandingan kedua kitab ini adalah bahwa Al-
Ghazali berhasil menggabungkan dua dimensi pendidikan karakter yang sering kali
dipisahkan yaitu dimensi lahiriah dan batiniah. Bidayah al Hidayah mengarahkan
manusia agar menata perilaku lahirnya sesuai syariat, sementara Ayyuha al Walad
mengajak manusia untuk menata hatinya agar ikhlas dan tulus. Keduanya
menunjukkan bahwa pembentukan karakter tidak bisa hanya dilakukan melalui
aturan eksternal, tetapi juga harus melalui latihan spiritual yang mengubah orientasi
hati. Dalam hal ini, Al-Ghazali memberikan paradigma yang sangat relevan bagi
pendidikan modern, yakni bahwa pendidikan moral tidak cukup hanya dengan
pengajaran nilai, tetapi harus disertai dengan pembiasaan dan keteladanan.

Pada akhirnya, baik Bidayah al Hidayah maupun Ayyuha al Walad sama-

sama menggambarkan pandangan integral Imam Al-Ghazali tentang manusia

sebagai makhluk spiritual dan sosial. Kesamaan keduanya terletak pada orientasi



moral dan tujuan spiritual yang mengarah pada kebahagiaan hakiki, sedangkan
perbedaannya terletak pada metode penyampaian dan tingkat kedalaman ajaran.
Bidayah al Hidayah menuntun langkah awal dalam membangun karakter melalui
tindakan nyata, sedangkan Ayyuha al Walad mengajarkan penyempurnaan batin
bagi yang telah menempuh jalan itu. Kombinasi keduanya mencerminkan bahwa
pendidikan karakter menurut Al-Ghazali harus berproses dari luar ke dalam dari
perilaku menuju kesadaran, dari amal menuju makrifat, dari disiplin menuju
keikhlasan. Dengan demikian, kedua kitab ini tidak hanya berbeda dalam gaya,
tetapi bersatu dalam visi besar membentuk manusia yang beradab, berilmu, dan
berjiwa bersih, yang menjadi inti dari pendidikan karakter sejati dalam pandangan

Islam.



