BAB IV

NILAI-NILAI PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB

AYYUHA AL WALAD DAN BIDAYAH AL HIDAYAH KARYA

IMAM AL-GHAZALI DAN KETERKAITANNYA DENGAN
PROJEK PENGUATAN PROFIL PELAJAR PANCASILA

Profil pelajar Pancasila merupakan bentuk penerjemahan tujuan pendidikan
nasional. Profil pelajar Pancasila berperan sebagai referensi utama yang
mengarahkan kebijakan-kebijakan pendidikan termasuk menjadi acuan untuk para
pendidik dalam membangun karakter serta kompetensi peserta didik. Profil pelajar
Pancasila harus dapat dipahami oleh seluruh pemangku kepentingan karena
perannya yang penting. Berdasarkan pertimbangan tersebut, profil pelajar Pancasila
terdiri dari enam dimensi, yaitu: 1) beriman, bertakwa kepada tuhan yang maha esa,
dan berakhlak mulia, 2) mandiri, 3) bergotong-royong, 4) berkebinekaan global, 5)
bernalar kritis, dan 6) kreatif.

Pada dimensi yang pertama yaitu Beriman, Bertakwa kepada Tuhan yang
Maha Esa dan Berakhlak Mulia, dalam berakhlak mulia disini diterangkan bahwa
berakhlak yang dimaksud adalah akhlak beragama, akhlak pribadi, akhlak kepada
manusia, akhlak kepada alam, dan akhlak bernegara.? Hal tersebut berkaitan dengan
kedua kitab karangan Imam Al-Ghazali yaitu kitab Ayyuha al Walad dan Bidayah

al Hidayah yang didalamnya dijelaskan tentang akhlak, baik akhlak kepada tuhan

1 Badan Standar, Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan Kementrian Pendidikan,
Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia, Dimensi, Elemen dan Subelemen profil
Pelajar Pancasila pada Kurikulum Merdeka (2022), tp, h.2.

2 Badan Standar, Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan Kementrian Pendidikan,
Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia, Dimensi, Elemen dan Subelemen profil
Pelajar Pancasila pada Kurikulum Merdeka (2022), tp, h. 5.



maupun akhlak kepada manusia, pendidikan akhlak dan pendidikan karakter
memiliki makna yang sama yaitu mendidik perilaku peserta didik hingga menjadi
seseorang yang lebih baik dalam kehidupan.

Pada kajian berikut ini penulis akan berusaha memberikan uraian yang baik
untuk bisa dijadikan pembelajaran tentang keterkaitannya nilai-nilai pendidikan
karakter dari Imam Al-Ghazali dengan kurikulum yang telah dibentuk oleh

pemerintah.

Konsep Pendidikan Karakter menurut Imam Al-Ghazali.

Konsep pendidikan karakter menurut Imam Al-Ghazali berlandaskan pada
pemahaman bahwa manusia diciptakan tidak hanya untuk memperoleh
pengetahuan, tetapi juga untuk menyucikan jiwa dan membentuk akhlak mulia.
Pendidikan dalam pandangan Imam Al-Ghazali adalah upaya untuk mengarahkan
manusia agar mampu mencapai kesempurnaan rohani dan kebahagiaan sejati, baik
di dunia maupun di akhirat. Oleh karena itu, pendidikan karakter memiliki posisi
sentral dalam sistem pendidikan Imam Al-Ghazali.

Menurut Imam Al-Ghazali, inti dari pendidikan karakter adalah penyucian
hati. Hati dipandang sebagai pusat dari segala perilaku dan keputusan manusia. la
menekankan bahwa hati memiliki potensi bawaan (fitrah) untuk condong kepada
kebaikan, namun sangat rentan terhadap pengaruh buruk dari hawa nafsu, syahwat,
dan lingkungan yang tidak mendukung. Oleh karena itu, proses pendidikan harus

diarahkan untuk membersihkan hati dari sifat-sifat tercela seperti iri, sombong, dan



riya’, serta menanamkan sifat-sifat terpuji seperti kejujuran, kesabaran, rendah hati,
dan rasa takut kepada Allah SWT (khauf).?

Imam Al-Ghazali juga menekankan pentingnya pembiasaan dan
keteladanan dalam membentuk karakter. Menurutnya, akhlak tidak muncul secara
instan, melainkan terbentuk melalui kebiasaan amal perbuatan yang berulang-
ulang. Seseorang yang membiasakan diri melakukan perbuatan baik akan tumbuh
menjadi pribadi yang berakhlak mulia. Dalam hal ini, guru atau pendidik
memegang peranan yang sangat penting. Guru tidak hanya berfungsi sebagai
penyampai ilmu, tetapi juga sebagai teladan moral dan spiritual bagi peserta
didiknya.*

Lebih lanjut, Imam Al-Ghazali membagi struktur jiwa manusia ke dalam
empat unsur utama, yaitu: (1) unsur kebinatangan (bahimiyyah), yang
mencerminkan dorongan untuk makan dan berhubungan biologis; (2) unsur
kebuasan (sabu’iyyah), yang mendorong manusia untuk marah dan agresif; (3)
unsur kesetanan (syaithaniyyah), yang cenderung pada tipu daya dan kebohongan;
serta (4) unsur ketuhanan (rabbaniyyah), yang terkait dengan akal, hati nurani, dan
dorongan spiritual. Unsur ketuhanan inilah yang harus dijadikan pengendali dalam
diri manusia agar ketiga unsur lainnya tidak menguasai jiwanya.®> Dengan kata lain,
pendidikan karakter bertujuan untuk menyelaraskan potensi-potensi tersebut agar

menghasilkan pribadi yang seimbang dan bijaksana.

3Abu hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Thya’ ‘Ulum al-Din Juz 3 (Al-
Haramain), h. 51.

4 Abu hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ayyuha al Walad, h. 12.

> Abu hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Mizan al- ‘4mal (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Tlmiyyah, 2001), h. 35.



Tujuan akhir dari pendidikan karakter dalam pandangan Imam Al-Ghazali
adalah mencapai magam kedekatan dengan Allah SWT dan meraih kebahagiaan
sejati (sa ‘adah). Pendidikan tidak hanya ditujukan untuk keberhasilan di dunia,
tetapi lebih utama lagi sebagai bekal untuk kehidupan akhirat. Maka, karakter yang
baik menjadi landasan untuk meraih ridha Ilahi dan menjadi hamba yang taat.®

Hal tersebut diatas menunjukkan bahwa nilai-nilai pendidikan karakter
memang terdapat pada konsep pemikiran Imam Al-Ghazali, dan itu sesuai dengan
salah satu dimensi yang ada projek penguatan profil pelajar Pancasila yaitu
beriman, bertakwa kepada tuhan yang maha esa dan berakhlak mulia.

Dalam perkembangan dimensi beriman, bertakwa kepada tuhan yang maha
esa dan berakhlak mulia terdapat beberapa sublemen yaitu diantaranya mengenal
dan mencintai tuhan yang maha esa, memahami agama dan kepercayaan,
pelaksanaan ritual ibadah, integritas, merawat diri secara fisik, mental dan spiritual,
mengutamakan persamaan dengan orang lain dan menghargai perbedaan,
berempati kepada orang lain, dan melaksanakan kewajiban sebagai warga negara
Indonesia,” hal tersebut sesuai dengan konsep pendidikan karakter menurut Imam
Al-Ghazali dalam kitab Ayyuha al walad yaitu bahwa pendidikan karakter tidak
sekedar menanamkan pengetahuan, melainkan membangun dan menyempurnakan
akhlak serta kepribadian.® Pendidikan bukan hanya proses pengetahuan intelektual,

tetapi juga merupakan proses pembentukan moral dan penyucian jiwa agar manusia

& Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 5.

"Badan Standar, Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan Kementrian Pendidikan,
Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia, Dimensi, Elemen dan Subelemen profil
Pelajar Pancasila pada Kurikulum Merdeka, tp, h. 10.

8 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ayyuha al Walad, 7.



mampu menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi dengan penuh tanggung

jawab dan keutamaan.

B. Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam Kitab Ayyuha al Walad dan Bidayah
al Hidayah Karya Imam Al-Ghazali.
1. Pengertian Nilai menurut Imam Al-Ghazali

Imam Al-Ghazali, seorang pemikir Islam terkemuka abad ke-5 H/11 M,
dikenal tidak hanya sebagai teolog dan sufi, tetapi juga sebagai filsuf dan pendidik
yang sangat mempengaruhi perkembangan pemikiran Islam. Dalam berbagai
karyanya, khususnya seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din, Ayyuhd al Walad, dan Mizan al-
‘Amal, Imam Al-Ghazali memberikan perhatian besar terhadap konsep nilai (al-
giyam) sebagai unsur fundamental dalam membentuk akhlak, kepribadian, dan
kehidupan spiritual seorang manusia.

Secara umum, nilai menurut Imam Al-Ghazali berkaitan erat dengan tujuan
hidup manusia, yakni tagarrub ila Allah (mendekatkan diri kepada Allah). Nilai
bukan sekadar norma sosial atau aturan moral, tetapi merupakan refleksi dari
kebenaran hakiki yang berasal dari Tuhan. Oleh karena itu, nilai dalam pandangan
Imam Al-Ghazali bersifat transenden, universal, dan melekat pada akhlak.

Menurut Imam Al-Ghazali, manusia diciptakan tidak lain kecuali untuk
mengabdi kepada Allah, sebagaimana dinyatakan dalam QS. Az-Zariyat 51 ayat 56
yaitu:

<

O3 V) Gl G Sl g



Dalam konteks ini, nilai memiliki peran sebagai petunjuk jalan bagi manusia
dalam mencapai tujuan tersebut. Nilai bukan hanya dipahami sebagai sesuatu yang
baik secara konvensional, tetapi sebagai hal-hal yang memiliki manfaat spiritual
dan etis menuju sa’adah (kebahagiaan abadi di akhirat).

Imam Al-Ghazali menyebut bahwa nilai-nilai sejati adalah yang
mengarahkan manusia kepada al-haqq (kebenaran ilahiyah). la membagi nilai ke
dalam dua kategori besar: nilai duniawi dan nilai ukhrawi. Nilai duniawi bisa
bermanfaat hanya jika menjadi wasilah (sarana) menuju nilai ukhrawi. Misalnya,
ilmu pengetahuan duniawi dapat menjadi nilai jika dipakai untuk memperkuat

keimanan, bukan untuk kesombongan atau sekadar prestise sosial.®

Salah satu kontribusi besar Imam Al-Ghazali dalam wacana nilai adalah
pemikiran etisnya yang terhimpun dalam karya monumental 7hya’ ‘Ulum al-Din.
Di sini, Imam Al-Ghazali menempatkan akhlak sebagai perwujudan nilai tertinggi
dalam kehidupan manusia. la menjelaskan bahwa akhlak yang baik (khulug hasan)
bukan semata-mata hasil dari pembiasaan sosial, melainkan buah dari penyucian
jiwa dan pengendalian hawa nafsu.

Akhlak dalam pandangan Imam Al-Ghazali, dibentuk oleh ilmu dan amal.
Dengan kata lain, nilai akhlak hanya bermakna bila disertai pengetahuan dan
tindakan nyata. Misalnya, kejujuran adalah nilai mulia, tetapi akan menjadi hampa

bila tidak diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, menurut Imam

9 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Mizan al- ‘4mal, 45.



Al-Ghazali, akhlak yang mulia adalah nilai aplikatif yang tumbuh dari dalam diri,
bukan sekadar topeng sosial.°

Nilai-nilai akhlak menurut Imam Al-Ghazali meliputi: siddig (jujur),
amanah (dapat dipercaya), tawadhu’ (rendah hati), ‘iffah (menjaga diri), dan
syukur. Semua nilai tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan saling berhubungan
dan berakar pada iman dan ma 'rifah (pengetahuan tentang Allah).

Dalam konteks pendidikan, Imam Al-Ghazali menekankan bahwa nilai
tidak cukup diajarkan melalui pengajaran formal, tetapi harus dibentuk melalui
keteladanan, penghayatan, dan latihan spiritual. Dalam Ayyuhd al Walad, Imam Al-
Ghazali memberi nasihat kepada muridnya bahwa ilmu tanpa amal adalah sia-sia,
dan amal tanpa keikhlasan adalah tertolak.*! Ini menegaskan bahwa nilai sejati
bukanlah pengetahuan teoritis, tetapi integrasi antara pengetahuan, perasaan, dan

tindakan.

Dengan demikian, pendidikan menurut Imam Al-Ghazali bukan hanya
proses intelektual, tetapi juga spiritual dan moral. Anak-anak dan peserta didik
bukan hanya dibekali ilmu, tetapi juga ditanamkan nilai-nilai seperti ikhlas, sabar,
zuhud, dan wara’.

Salah satu kekhasan Imam Al-Ghazali adalah menempatkan nilai spiritual
sebagai inti dari semua nilai. Dalam pandangannya, nilai seperti keikhlasan,
tawakal, zuhud, dan khauf kepada Allah merupakan puncak dari proses pendidikan

dan pembentukan diri. Nilai-nilai ini bukan hanya menjadi norma, tetapi juga

10 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din Juz 3, 65.
11 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 11.



menjadi jalan keselamatan. Imam Al-Ghazali membagi jiwa manusia menjadi tiga

tingkatan:
1. Al-nafs al-ammarah (jiwa yang condong pada keburukan)

2. Al-nafs al-lawwamah (jiwa yang mencela diri sendiri ketika berbuat

salah)
3. Al-nafs al-muthma innah (jiwa yang tenang dan tunduk kepada Allah)*

Nilai-nilai seperti sabar, syukur, ridha, dan tawakal, adalah tanda bahwa
seseorang telah sampai pada tingkat nafs muthma’innah. Oleh karena itu, bagi
Imam Al-Ghazali, pembinaan nilai bukan hanya bertujuan membentuk manusia
baik secara sosial, tetapi lebih jauh membentuk manusia yang arif billah (mengenal
Allah secara mendalam).

Konsep nilai menurut Imam Al-Ghazali sangat relevan dalam konteks
pendidikan dan pembinaan karakter di era modern. Di tengah krisis nilai dan
degradasi moral, gagasan Imam Al-Ghazali tentang keterpaduan antara ilmu, amal,
dan nilai spiritual menjadi sangat penting. la mengingatkan bahwa pendidikan tanpa
nilai akan melahirkan manusia cerdas tetapi berbahaya, sementara nilai tanpa ilmu

akan melahirkan fanatisme tanpa arah.

Implikasi dari pandangan ini adalah perlunya pendidikan karakter yang
holistik, yang tidak hanya mencerdaskan akal, tetapi juga menyucikan jiwa dan
membentuk hati nurani. Dalam konteks ini, nilai menurut Imam Al-Ghazali dapat
menjadi fondasi utama dari pendidikan berbasis spiritualitas dan akhlak.

Lebih jauh lagi, sistem pendidikan nasional termasuk dalam kerangka

Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila (P5)—dapat mengambil inspirasi dari



Imam Al-Ghazali dengan menekankan nilai-nilai inti seperti: beriman dan
bertakwa, berkebhinekaan global, bergotong royong, bernalar kritis, mandiri, dan
kreatif, yang seluruhnya sejatinya telah diajarkan dalam kerangka nilai-nilai
spiritual dan akhlak oleh Imam Al-Ghazali lebih dari sembilan abad yang lalu.
Nilai-nilai pendidikan karakter merupakan seperangkat prinsip moral dan
etika yang dijadikan dasar dalam proses pendidikan untuk membentuk kepribadian
peserta didik secara utuh, meliputi aspek sikap, perilaku, cara berpikir, serta
tanggung jawab individu dalam kehidupan pribadi, sosial, dan kebangsaan.
Pendidikan karakter tidak hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan, tetapi
menekankan internalisasi nilai agar peserta didik mampu bertindak secara sadar,

konsisten, dan bertanggung jawab sesuai dengan nilai-nilai kebaikan universal.t

Secara konseptual, nilai dalam pendidikan karakter mencakup nilai religius, moral,
sosial, dan budaya yang diyakini kebenarannya dan dijadikan pedoman hidup.
Nilai-nilai tersebut ditanamkan melalui proses pembiasaan, keteladanan, dan
refleksi agar membentuk karakter yang stabil dan berkelanjutan dalam diri
individu.2

Maksud utama dari nilai-nilai pendidikan karakter adalah membentuk
manusia yang berakhlak mulia, berkepribadian kuat, serta mampu
menyeimbangkan kecerdasan intelektual, emosional, dan spiritual. Pendidikan
karakter diarahkan agar peserta didik tidak hanya mengetahui mana yang baik,
tetapi juga memiliki kemauan dan kebiasaan untuk melakukan kebaikan tersebut

dalam kehidupan sehari-hari.3



Selain itu, nilai-nilai pendidikan karakter dimaksudkan sebagai upaya preventif
terhadap degradasi moral dan krisis nilai dalam masyarakat. Melalui pendidikan
karakter, individu diharapkan memiliki integritas, empati sosial, kedisiplinan, serta
kesadaran tanggung jawab sebagai warga negara dan makhluk Tuhan.*
Dalam konteks pendidikan nasional Indonesia, nilai-nilai pendidikan karakter juga
dimaksudkan untuk menginternalisasi nilai-nilai Pancasila agar terwujud generasi
yang beriman, mandiri, bernalar kritis, kreatif, gotong royong, dan berkebinekaan
global.’
Footnote
Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect
and Responsibility, (New York: Bantam Books, 1991), him. 51.
Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam, (Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 2012), him. 38.
Kemendiknas, Pengembangan Pendidikan Budaya dan Karakter Bangsa, (Jakarta:
Pusat Kurikulum, 2010), him. 9.
Doni Koesoema A., Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak di Zaman
Global, (Jakarta: Grasindo, 2010), him. 90.
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Profil Pelajar Pancasila, (Jakarta:
Kemendikbud, 2021), him. 3.
2. Klasifikasi Nilai menurut Imam Al-Ghazali

Dalam khazanah pemikiran Islam klasik, Imam Abu Hamid Al-Ghazali
adalah salah satu tokoh penting yang banyak membahas persoalan nilai (al-giyam),

terutama dalam kaitannya dengan akhlak, pendidikan, dan spiritualitas. Nilai bagi



Imam Al-Ghazali bukan sekadar seperangkat aturan sosial, tetapi merupakan sarana
untuk menyempurnakan jiwa manusia dan mengantarkannya pada tujuan tertinggi:
ma'rifatullah. Oleh karena itu, pembahasan tentang Kklasifikasi nilai dalam
pandangan Imam Al-Ghazali tidak dapat dipisahkan dari kerangka etika, tasawuf,
dan filsafat yang menjadi fondasi pemikirannya.

Dalam karya-karya utamanya seperti IThya’ ‘Ulum al-Din, Mizan al-‘Amal,
dan Kimiya al-Sa‘adah, Imam Al-Ghazali menyusun sistem klasifikasi nilai yang
mencerminkan sintesis antara ilmu akhlak, filsafat moral, dan pendidikan spiritual.
la mengkaji nilai dalam hubungannya dengan perbuatan manusia, keadaan jiwa,
serta tujuan akhir kehidupan. Nilai-nilai dalam pandangan Imam Al-Ghazali
memiliki dimensi normatif dan transformatif artinya nilai tidak hanya memberi
pedoman tentang apa yang baik dan buruk, tetapi juga mengarahkan manusia untuk
berubah dari kondisi nafsu rendah kepada derajat kesempurnaan ruhani.

Klasifikasi nilai dalam pemikiran Imam Al-Ghazali dapat dimengerti
melalui pembagian nilai menjadi tiga kategori besar: nilai intelektual, nilai etis, dan
nilai spiritual. Ketiga kategori ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling berkaitan
membentuk struktur kepribadian yang utuh. Nilai intelektual berkaitan dengan
pengetahuan dan akal sebagai sarana memahami kebenaran. Bagi Imam Al-
Ghazali, akal adalah cahaya yang menunjukkan jalan, namun akal saja tidak cukup
jika tidak dibimbing oleh wahyu dan disertai oleh tazkiyatun nafs (penyucian jiwa).
Dalam hal ini, nilai pengetahuan menjadi dasar bagi nilai-nilai yang lebih tinggi.

Nilai etis merupakan dimensi kedua dari klasifikasi Imam Al-Ghazali, dan

ini mencakup akhlak mulia yang harus dimiliki seorang Muslim. la membedakan



antara akhlak yang bersumber dari pembiasaan sosial dan akhlak yang lahir dari
hati yang bersih. Menurutnya, akhlak sejati adalah yang bersumber dari fitrah yang
telah disucikan. Imam Al-Ghazali menyusun Kklasifikasi akhlak atau nilai etis
berdasarkan pada empat kekuatan jiwa manusia: al-quwwah al- ‘aqliyyah (akal), al-
guwwah al-ghadhabiyyah (emosi/marah), al-quwwah al-shahwiyyah (nafsu
syahwat), dan al-quwwah al-qudsiiyyah (jiwa spiritual). Masing-masing kekuatan
jiwa ini, apabila diseimbangkan, akan melahirkan nilai-nilai kebajikan.

Sebagai contoh, dari kekuatan akal yang seimbang, lahirlah nilai hikmah
(kebijaksanaan). Dari kekuatan marah yang terkendali, muncul nilai syaja’ah
(keberanian). Dari pengendalian terhadap nafsu syahwat, lahirlah nilai ‘iffah
(penjagaan diri). Dan dari kombinasi ketiganya, terbentuklah nilai keadilan (‘adl),
yang merupakan induk dari semua nilai moral. Inilah yang disebut Imam Al-
Ghazali sebagai akhlak fadhilah, atau nilai-nilai utama yang harus ditanamkan
melalui pendidikan dan pembiasaan.

Nilai-nilai ini tidak bersifat netral, tetapi memiliki arah transendental.
Artinya, nilai menurut Imam Al-Ghazali selalu berorientasi pada Allah sebagai
sumber kebenaran mutlak. Oleh karena itu, nilai etis seperti kejujuran, amanah,
sabar, dan syukur tidak hanya bermakna dalam relasi sosial, tetapi juga sebagai
bentuk pengabdian kepada Tuhan. Nilai-nilai ini bukan semata-mata etika
horizontal, tetapi bagian dari ibadah yang vertikal.

Dimensi nilai yang ketiga dalam klasifikasi Imam Al-Ghazali adalah nilai
spiritual. Di sinilah Imam Al-Ghazali menampilkan keunikannya dibanding

pemikir moral lain. la menempatkan nilai-nilai spiritual di puncak hirarki nilai,



karena menurutnya, tujuan utama manusia adalah mencapai sa ‘adah (kebahagiaan
hakiki), yang hanya bisa diraih melalui penyucian jiwa dan kedekatan dengan
Allah. Nilai-nilai seperti khauf (takut kepada Allah), raja’ (harap), tawakkal, ridha,
mahabbah (cinta ilahi), dan ikhlas merupakan nilai-nilai spiritual yang hanya dapat
diraih melalui latihan batin (riyadhah nafs), muhasabah, dan dzikrullah.

Imam Al-Ghazali menyebut bahwa nilai-nilai spiritual ini hanya bisa
dipahami dan dirasakan oleh orang yang telah melampaui pengetahuan lahir dan
masuk ke dalam dimensi hakikat. Ia menulis bahwa “barang siapa tidak mengalami,
maka ia tidak akan mengerti” (man lam yadzig lam ya rif).*? Oleh karena itu,
pendidikan nilai menurut Imam Al-Ghazali tidak hanya berkaitan dengan transfer
ilmu, tetapi juga transformasi jiwa melalui praktik keagamaan yang mendalam.

Selain pembagian nilai berdasarkan dimensi jiwa dan tujuan hidup, Imam
Al-Ghazali juga membedakan antara nilai yang bersifat intrinsik dan nilai yang
bersifat instrumental. Nilai intrinsik adalah nilai yang dicari karena dirinya sendiri,
seperti kebenaran, kebaikan, dan cinta kepada Allah. Sementara nilai instrumental
adalah nilai yang berguna untuk mencapai tujuan tertentu, seperti harta, kedudukan,
atau ilmu duniawi. Imam Al-Ghazali memperingatkan bahwa manusia sering kali
tertipu oleh nilai-nilai instrumental yang tampak menyenangkan, padahal
sesungguhnya bisa menjauhkan dari nilai hakiki.

Dalam kerangka ini, Imam Al-Ghazali menggunakan istilah al-khayr al-
haqgiqi (kebaikan sejati) untuk nilai-nilai yang benar-benar membawa manfaat

abadi, dan al-khayr al-mawhiim (kebaikan semu) untuk nilai-nilai yang hanya

12 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din Juz 3, 112.



memuaskan hawa nafsu sesaat. la menjelaskan bahwa manusia yang hanya
mengikuti keinginan duniawi tanpa menyaringnya melalui ilmu dan iman akan
terjebak dalam nilai-nilai semu. Oleh karena itu, pemurnian nilai menjadi bagian
penting dari proses pendidikan dan pembentukan karakter.

Sebagai seorang sufi dan ahli filsafat, Imam Al-Ghazali menekankan bahwa
nilai-nilai luhur tidak akan tertanam kecuali melalui mujahadah (perjuangan batin)
dan muragabah (pengawasan diri). Pendidikan yang menekankan pada aspek
kognitif semata tidak akan mampu menanamkan nilai yang sejati. la menulis dalam
Ihya’ ‘Ulum al-Din bahwa “nilai bukanlah apa yang terucap oleh lisan, tetapi apa
yang dibuktikan oleh amal dan istigamah hati”. Maka, integrasi antara ilmu, amal,
dan ikhlas adalah cara mencapai nilai sejati menurut Imam Al-Ghazali.

Dalam konteks masyarakat, Imam Al-Ghazali juga menyampaikan bahwa
nilai harus menjadi basis kehidupan sosial yang adil dan seimbang. la menyebutkan
bahwa masyarakat yang dibangun atas dasar kejujuran, keadilan, tolong-menolong,
dan kepedulian akan mendekati tatanan yang diridhai Allah. Sebaliknya,
masyarakat yang dibangun atas dasar tamak, dengki, kesombongan, dan
ketidakadilan adalah masyarakat yang jauh dari nilai-nilai Islam. Oleh karena itu,
klasifikasi nilai Imam Al-Ghazali tidak hanya bersifat personal tetapi juga sosial.
la melihat nilai sebagai sarana pembinaan individu sekaligus rekonstruksi
masyarakat.

Klasifikasi nilai yang dikemukakan oleh Imam Al-Ghazali juga memiliki
aspek pedagogis yang sangat kuat. la menekankan bahwa nilai harus ditanamkan

sejak dini, melalui keteladanan guru dan orang tua. Dalam Ayyuha al walad, ia



menasihati muridnya bahwa ilmu tanpa amal adalah bencana, dan amal tanpa niat
yang benar adalah kesia-siaan. la juga memperingatkan agar pendidikan tidak
hanya mengejar prestise atau status sosial, tetapi mengarahkan murid kepada nilai-
nilai ruhani dan akhlak.*3

Karya-karya Imam Al-Ghazali secara konsisten menunjukkan bahwa nilai
adalah inti dari seluruh aktivitas manusia. Tidak ada amal yang bernilai tanpa niat
yang benar, dan tidak ada ilmu yang bermanfaat tanpa nilai. Oleh karena itu,
klasifikasi nilai menurutnya bukan hanya pengelompokan akademik, tetapi peta
jalan spiritual menuju Allah. Klasifikasi ini mencerminkan pandangan holistik
tentang manusia sebagai makhluk jasmani dan ruhani, akali dan spiritual, individu
dan sosial.

Jadi, klasifikasi nilai menurut Imam Al-Ghazali mencerminkan pemikiran
yang mendalam, integratif, dan transformatif. la tidak sekedar mengelompokkan
nilai berdasarkan jenis atau fungsi, tetapi menempatkan nilai dalam kerangka
tazkiyah al-nafs, pembentukan akhlak, dan pencapaian tujuan hidup manusia.
Klasifikasi ini relevan untuk dijadikan dasar dalam pengembangan pendidikan
karakter dan spiritualitas, baik dalam ranah individu maupun masyarakat.
Pemikiran Imam Al-Ghazali mengajarkan bahwa nilai bukan hanya soal apa yang

benar, tetapi juga bagaimana manusia menjadi benar.

13 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 13.



3. Hubungan Nilai dengan Pembentukan Kepribadian menurut Imam Al-
Ghazali

Imam Al-Ghazali, dalam berbagai karyanya seperti lhya' Ulumuddin,
Bidayah al Hidayah, dan Mizanul Amal, memberikan perhatian besar pada
pembentukan kepribadian manusia berdasarkan nilai-nilai Islam. Menurutnya,
kepribadian yang baik dibangun atas dasar nilai-nilai akhlak yang berakar pada
syariat, akal, dan pengalaman spiritual seseorang.

Imam Al-Ghazali membagi jiwa manusia ke dalam beberapa bagian, yaitu
akal (al- ‘agl), nafsu (al-nafs), dan hati (al-qalb). Akal berfungsi sebagai alat untuk
memahami kebenaran dan membedakan antara yang baik dan yang buruk. Nafs
sering kali menjadi sumber dorongan hawa nafsu yang dapat menjauhkan manusia
dari kesempurnaan moral. Sementara itu, hati merupakan pusat kesadaran spiritual
yang menentukan baik buruknya seseorang dalam pandangan Allah.

Dalam kitab Bidayah al Hidayah, Imam Al-Ghazali menekankan bahwa
pembentukan kepribadian harus dimulai dengan menanamkan nilai-nilai dasar yang
mencerminkan kesalehan pribadi. la berkata:

Ketahuilah bahwa permulaan hidayah adalah ketakwaan lahir dan akhir hidayah
adalah ketakwaan batin. Jika engkau telah diberi taufik untuk menjaga

ketakwaan lahiriah secara terus-menerus, maka lambat laun engkau akan sampai
kepada ketakwaan batin.

Dari kutipan ini, jelas bahwa nilai utama dalam pembentukan kepribadian
menurut Imam Al-Ghazali adalah takwa, yang melibatkan kesadaran akan Tuhan

dalam setiap aspek kehidupan. Nilai-nilai lain yang harus ditanamkan dalam diri

14 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 10.



seseorang mencakup kesabaran (sabr), keikhlasan (ikhlas), rasa syukur (syukur),
dan ketawadhuan (tawadhu’).

Imam Al-Ghazali juga memberikan perhatian terhadap pendidikan moral
yang berkelanjutan. la menekankan bahwa seseorang tidak hanya harus mengetahui
nilai-nilai tersebut tetapi juga harus berusaha untuk mengamalkannya dalam
kehidupan sehari-hari. Dalam lhya' Ulumuddin, ia menyebutkan bahwa kepribadian
seseorang dibentuk oleh kebiasaannya:

Ketahuilah bahwa akhlak yang baik diperoleh dengan kebiasaan yang terus-

menerus dalam mengerjakan amal kebaikan. Jika seseorang membiasakan

dirinya dengan suatu perilaku, maka ia akan menjadi bagian dari kepribadiannya.
15

Dari sini dapat dipahami bahwa nilai dalam pembentukan kepribadian
bukanlah sesuatu yang bersifat instan tetapi membutuhkan latihan yang terus
menerus. Imam Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa hati manusia ibarat cermin
yang harus selalu dibersihkan dari kotoran dosa dan hawa nafsu agar dapat
memantulkan cahaya ilahi. Dalam hal ini, mujahadah (perjuangan melawan hawa
nafsu) menjadi bagian penting dalam membentuk kepribadian yang baik.

Dalam Mizanul Amal, Imam Al-Ghazali menjelaskan empat tipe manusia
berdasarkan nilai-nilai yang mereka pegang dalam kepribadian mereka:

a. Orang yang memiliki ilmu dan amal: Ini adalah manusia yang sempurna
karena ia memiliki pengetahuan tentang kebenaran dan juga mengamalkannya.

b. Orang yang memiliki ilmu tetapi tidak beramal: Ini adalah manusia yang

memiliki keunggulan dalam wawasan tetapi gagal menerapkan ilmunya.

15 Al-Ghazali, Thya’ ‘Ulum al-Din Juz 3. h. 43.



c. Orang yang tidak memiliki ilmu tetapi beramal: Ini adalah manusia yang
berbuat baik tanpa memahami dasar-dasar kebaikan, sehingga rawan melakukan
kesalahan.

d. Orang yang tidak memiliki ilmu dan tidak beramal — Ini adalah manusia
yang berada dalam kesesatan dan kebodohan.®

Berdasarkan pembagian ini, Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa nilai
yang paling utama dalam pembentukan kepribadian adalah keseimbangan antara
ilmu dan amal. Seseorang tidak bisa hanya mengandalkan pengetahuan tanpa
implementasi, dan sebaliknya, amal yang dilakukan tanpa dasar ilmu juga bisa
menyesatkan.

Dalam kesimpulannya, Imam Al-Ghazali mengajarkan bahwa kepribadian
seseorang adalah cerminan dari nilai-nilai yang ditanamkan dalam dirinya. Nilai-
nilai tersebut meliputi takwa, kesabaran, keikhlasan, ketawadhuan, dan usaha terus
menerus dalam melawan hawa nafsu. la juga menekankan pentingnya pendidikan
moral dan kebiasaan baik yang dilakukan secara berulang untuk membentuk

karakter yang kuat.

4. Kesinambungan antara Nilai-nilai Religius, Sosial, dan Individual menurut
Imam Al-Ghazali

Imam al-Ghazali dalam berbagai karyanya seperti lhya' Ulumuddin,
Bidayah al Hidayah, dan Mizanul Amal membahas bagaimana nilai-nilai religius,

sosial, dan individual saling berkaitan dalam membentuk manusia yang ideal

16 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Mizan al- ‘4mal. h. 76.



menurut ajaran Islam. Bagi Imam Al-Ghazali, kesempurnaan manusia tidak hanya
terletak pada hubungannya dengan Tuhan, tetapi juga dalam interaksi sosialnya dan
pembinaan dirinya secara pribadi. Ketiga aspek ini tidak bisa dipisahkan, karena
ketiganya saling mendukung dalam mencapai tujuan hidup yang hakiki, yaitu
kebahagiaan dunia dan akhirat.

Nilai-nilai religius adalah fondasi utama dalam kehidupan seseorang
menurut Imam Al-Ghazali. Keimanan kepada Allah, kepatuhan terhadap syariat,
dan kedekatan spiritual merupakan nilai yang harus tertanam dalam diri setiap
individu. la menekankan bahwa ibadah bukan hanya ritual, tetapi harus melahirkan
efek yang nyata dalam kehidupan pribadi dan sosial. Dalam /hya’ Ulumuddin, ia
mengatakan:

"Sesungguhnya ilmu yang bermanfaat adalah yang mendorong seseorang untuk
bertakwa kepada Allah, menjauhi larangan-Nya, dan mengamalkan perintahNya.
IImu tanpa amal hanyalah hujjah yang akan memperberat hisab di hari kiamat."*’

Dari sini terlihat bahwa nilai religius tidak boleh hanya berhenti pada teori
atau pengetahuan semata, tetapi harus diterjemahkan dalam kehidupan sehari-hari.
Dalam kitab Bidayah al Hidayah, Imam Al-Ghazali juga menekankan bahwa awal
dari jalan hidayah adalah kepatuhan lahiriah terhadap perintah agama, dan
kesempurnaannya adalah pencapaian ketakwaan batiniah.

Namun, nilai religius tidak dapat berdiri sendiri tanpa dukungan nilai sosial.
Imam Al-Ghazali berpendapat bahwa seseorang yang hanya berfokus pada

kesalehan pribadi tetapi tidak peduli terhadap orang lain belum mencapai

17 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ziya ‘Ulum ad-Din, Juz 1.



kesempurnaan Islam. la menjelaskan bahwa manusia adalah makhluk sosial yang
tidak dapat hidup sendiri. Dalam 7lhya’ Ulumuddin, ia menulis bahwa hubungan
baik dengan sesama manusia merupakan bagian dari kesempurnaan iman:
Seseorang tidak dapat mencapai kesempurnaan iman sebelum ia mencintai
saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya sendiri, dan seseorang tidak dapat

disebut baik jika ia hanya memperhatikan dirinya sendiri tanpa peduli terhadap
orang lain.*8

Oleh karena itu, Imam Al-Ghazali menekankan pentingnya adab dalam
berinteraksi dengan sesama. Seseorang harus memiliki rasa kasih sayang,
kejujuran, amanah, dan kesabaran dalam bergaul. Menurutnya, interaksi sosial yang
baik adalah cerminan dari kualitas spiritual seseorang. Dalam Mizanul Amal, ia
menjelaskan bahwa manusia yang sempurna adalah mereka yang mampu

menyeimbangkan antara hubungan dengan Tuhan dan hubungan dengan manusia:

"Hakikat kebajikan bukan hanya dalam banyaknya ibadah, tetapi dalam
kesempurnaan akhlak dan kepedulian terhadap sesama. Orang yang paling
dicintai Allah adalah mereka yang paling bermanfaat bagi orang lain."°

Selain nilai religius dan sosial, Imam Al-Ghazali juga memberikan
perhatian khusus terhadap nilai individual, yaitu bagaimana seseorang membangun
dirinya menjadi pribadi yang berakhlak mulia dan memiliki kesadaran diri yang
tinggi. la menekankan pentingnya mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu)
dan muhasabah (introspeksi diri) dalam membangun kepribadian yang baik. Dalam

Thya’ Ulumuddin, ia berkata:

Barang siapa yang tidak pernah menghitung dirinya sendiri setiap hari, maka
ia akan terjerumus dalam kebinasaan. Seorang mukmin yang bijak adalah yang
selalu memperbaiki dirinya sebelum ajal menjemputnya.?

18 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin juz 2. h. 67.
19 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Mizan al- ‘4mal. h. 32.
20 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din Juz 3. h. 45.



Dalam pembentukan kepribadian, Imam Al-Ghazali juga menekankan
pentingnya ilmu dan kebiasaan baik. la berpendapat bahwa seseorang tidak lahir
dengan akhlak yang sempurna, tetapi membentuknya melalui latihan dan disiplin
diri. Oleh karena itu, ia menasehatkan agar setiap individu membiasakan diri
dengan amal kebaikan secara konsisten hingga menjadi bagian dari karakternya.
Dalam Mizanul Amal, ia menegaskan:

Akhlak yang baik tidak diperoleh dalam sekejap, tetapi melalui latihan dan
kebiasaan yang terus-menerus. Jika seseorang melatih dirinya dalam
kesabaran, maka ia akan menjadi penyabar. Jika seseorang melatih dirinya
dalam keikhlasan, maka ia akan menjadi ikhlas.?*

Dari pemaparan di atas, dapat disimpulkan bahwa menurut Imam Al-
Ghazali, nilai religius, sosial, dan individual memiliki kesinambungan yang erat
dalam membentuk manusia yang ideal. Nilai religius menjadi landasan utama yang
membentuk kesadaran seseorang akan tujuan hidupnya. Nilai sosial menjadi
implementasi nyata dari keimanan dalam kehidupan bermasyarakat, karena
seseorang tidak bisa dikatakan beriman dengan sempurna jika ia tidak memiliki
kepedulian terhadap orang lain. Sementara itu, nilai individual berkaitan dengan
bagaimana seseorang membangun dirinya sendiri melalui introspeksi, mujahadah,
dan kebiasaan baik agar menjadi manusia yang benar-benar berakhlak mulia.

Dalam pandangan Imam Al-Ghazali, ketiga nilai ini harus berjalan seiring.
Keberagamaan tanpa akhlak yang baik dalam masyarakat akan melahirkan

kesalehan yang kering dan cenderung individualistis. Sebaliknya, interaksi sosial

tanpa dasar religius akan melahirkan kehidupan yang jauh dari nilai-nilai spiritual

21 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Mizan al- ‘4mal. h. 23.



dan moral. Demikian pula, pengembangan kepribadian tanpa nilai religius dan
sosial akan menjadikan seseorang egois dan tidak peduli terhadap lingkungan
sekitarnya. Oleh karena itu, seseorang yang ingin mencapai kesempurnaan harus
mengharmonikan nilai-nilai religius, sosial, dan individual dalam kehidupan sehari-
harinya.
5. Nilai-nilai Pendidikan Karakter dalam kitab Ayyuha al walad Karya Imam
Al-Ghazali

Dalam kitab Ayyuha al walad, Imam Al-Ghazali menyampaikan nasihat-
nasihat bijak kepada seorang muridnya yang meminta petunjuk hidup. Meski
singkat, kitab ini sarat dengan nilai-nilai pendidikan karakter yang bersifat universal
dan kontekstual, bahkan masih sangat relevan dengan kebutuhan pendidikan abad
ke-21. Imam Al-Ghazali tidak sekadar menyampaikan nasihat moral, tetapi
menjabarkan prinsip-prinsip pembentukan karakter yang mengakar kuat pada
spiritualitas, ilmu, dan amal. Dengan pendekatan sufistik yang khas, ia
mengarahkan pembentukan karakter tidak hanya untuk kebaikan sosial, tetapi juga
sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah. Dalam konteks pendidikan di
Indonesia, nilai-nilai yang terkandung dalam Ayyuha al walad sangat berkaitan erat
dengan enam dimensi Profil Pelajar Pancasila (P5), yakni beriman dan bertakwa
kepada Tuhan yang maha esa dan berakhlak mulia, mandiri, bernalar kritis, kreatif,
bergotong royong, dan berkebinekaan global.

Salah satu nilai paling mendasar dalam Ayyuha al walad adalah keikhlasan
dalam berilmu dan beramal. Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa amal yang
dilakukan bukan karena Allah akan sia-sia. la menulis, "Wahai anakku, apabila

engkau beramal selama seribu tahun tetapi tidak disertai keikhlasan, engkau tidak



akan mendapatkan pahala"?2. Keikhlasan di sini bukan sekadar niat, tetapi
kesadaran batin bahwa segala amal harus tertuju kepada Allah semata, tanpa pamrih
duniawi. Dalam dimensi P5, nilai ini selaras dengan karakter beriman dan bertakwa
kepada Tuhan yang maha esa serta berakhlak mulia. Ketulusan hati menjadi fondasi
dalam beragama, menjauhi riya’, dan mendorong integritas dalam tindakan.
Pendidikan karakter seperti ini mendorong peserta didik untuk jujur, memiliki
orientasi spiritual, dan menjalankan tanggung jawab moral secara konsisten.

Nilai muhasabah atau introspeksi menjadi salah satu ajaran utama yang
diulang dalam kitab ini. Imam Al-Ghazali berkata, “Wahai anakku, jadikanlah
dirimu sebagai pengawas atas amalmu, sebagaimana engkau mengawasi orang
lain.”?® Ini menunjukkan pentingnya kesadaran diri sebagai karakter moral yang
mendalam. Dalam konteks P5, muhasabah sangat berkaitan dengan karakter
“mandiri”, di mana peserta didik didorong untuk mengenali potensi dan
kelemahannya sendiri serta bertanggung jawab atas proses belajar dan
pembentukan dirinya. Ketika seorang pelajar terbiasa mengevaluasi dirinya sendiri,
ia akan tumbuh menjadi pribadi yang tahan terhadap tekanan eksternal dan tidak
mudah larut dalam pengaruh negatif.

Imam Al-Ghazali juga menekankan pentingnya memiliki guru yang shalih
dan berilmu. Ia menulis, “Jangan engkau ambil ilmu dari orang yang tidak beramal,
karena orang yang seperti itu seperti lilin: menerangi orang lain tetapi dirinya

sendiri terbakar.”?* Hal ini mengajarkan pentingnya keteladanan, bahwa pendidikan

22 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 12.
23 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 25.
24 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 20.



karakter tidak hanya bisa ditransfer lewat kata-kata, tetapi harus melalui contoh
nyata dari pendidik. Dalam Profil Pelajar Pancasila, ini sangat erat dengan nilai
“bergotong royong” dan “berkebinekaan global”, karena seorang pelajar diajarkan
untuk menghargai guru, sesama, dan lingkungan belajar yang majemuk.
Keteladanan membentuk sikap saling menghormati dan kolaborasi lintas latar
belakang, sesuatu yang sangat dibutuhkan dalam dunia global yang pluralistik.

Nilai zuhud atau sikap sederhana terhadap dunia juga menjadi salah satu
ajaran penting dalam kitab ini. Imam Al-Ghazali memperingatkan bahwa cinta
dunia adalah akar dari segala kesalahan. Ia berkata, “Jangan engkau tertipu oleh
dunia. la penuh tipuan dan cepat berlalu. Dunia adalah rumah orang yang tidak
memiliki rumah di akhirat.”®® Sikap zuhud bukan berarti menolak dunia
sepenuhnya, melainkan menempatkannya secara proporsional. Karakter ini penting
dalam membentuk pelajar yang tidak konsumtif, tidak materialistik, dan tidak
menjadikan kekayaan sebagai tolok ukur kesuksesan. Dalam P5, nilai ini
memperkuat dimensi “mandiri” dan “berakhlak mulia”, karena menanamkan
kesadaran hidup sederhana, tidak mudah tergoda gaya hidup hedonistik, dan
mampu mengendalikan diri.

Nilai taubat dan rasa takut kepada Allah juga menjadi pilar dalam
pendidikan karakter versi Imam Al-Ghazali. l1a tidak hanya berbicara tentang ilmu
dan amal, tetapi juga pentingnya menyadari kelemahan diri dan selalu kembali
kepada Allah. Ia menulis, “Wahai anakku, hari-harimu adalah lembaran-lembaran

catatan amal. Maka, jangan engkau isi kecuali dengan yang baik-baik.”?® Ini

%5 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuhal Walad, 30.
%6 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 27.



merupakan ajaran mendalam tentang pentingnya tanggung jawab spiritual atas
waktu, umur, dan tindakan. Dalam konteks P5, kesadaran seperti ini menumbuhkan
karakter yang taat beribadah, bertanggung jawab, dan memiliki orientasi pada
kehidupan jangka panjang, bukan sekadar kesuksesan instan.

Dimensi gotong royong secara eksplisit memang tidak banyak dibahas
dalam kitab ini, namun nilai kasih sayang dan kepedulian terhadap sesama dapat
disimpulkan dari prinsip Imam Al-Ghazali tentang adab sosial. la mengingatkan
agar seseorang tidak meremehkan orang lain dan tidak merasa lebih baik dari
sesama. Dalam bagian nasehatnya, ia menulis bahwa termasuk kebodohan besar
ketika seseorang menilai dirinya lebih baik dari orang lain yang secara lahiriah
tampak lebih rendah, karena bisa jadi justru orang itulah yang lebih tinggi
derajatnya di sisi Allah?’. Ini menunjukkan nilai empati dan penghormatan terhadap
martabat sesama manusia, yang merupakan pilar penting dari gotong royong dan
kebhinekaan dalam Profil Pelajar Pancasila.

Jika dianalisis lebih dalam, seluruh nilai yang diangkat oleh Imam Al-
Ghazali dalam kitab Ayyuha al walad bersifat saling terkait dan menyatu dalam
kerangka pembentukan karakter yang utuh. Pendidikan tidak sekedar membentuk
pelajar yang pandai, tetapi pelajar yang sadar akan tujuan hidupnya, mampu
mengenali dirinya, menjaga niat dan tindakan, serta membangun relasi yang
harmonis dengan Tuhan dan sesama. Pendekatan teosentris Imam Al-Ghazali ini
dapat dikontekstualisasikan dalam sistem pendidikan modern dengan menanamkan

kesadaran spiritual tanpa meninggalkan nalar kritis dan kemampuan sosial.

27 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuhal Walad, 28.



Kombinasi antara nilai-nilai tradisional Islam dan nilai-nilai pendidikan nasional
melalui P5 bukanlah sesuatu yang kontradiktif, melainkan saling memperkuat dan
memperkaya arah pendidikan karakter yang lebih utuh.
6. Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Dalam Kitab Bidayah al Hidayah

Kitab Bidayah al Hidayah karya Imam Al-Ghazali merupakan salah satu
karya monumental yang menyajikan pedoman praktis dalam menempuh jalan
menuju Allah. Ditulis dalam bahasa yang sederhana namun sarat dengan makna,
kitab ini menyuguhkan nilai-nilai dasar dalam pendidikan akhlak dan spiritualitas
yang sangat relevan dengan pembentukan karakter pelajar masa kini. Imam Al-
Ghazali memulai kitab ini dengan pengingat yang sangat halus tetapi menggugah,
bahwa ilmu yang tidak diiringi hidayah akan menjadi bencana di akhirat. Oleh
sebab itu, pendidikan yang benar adalah pendidikan yang mengarahkan manusia
kepada Allah dan menjadikan akhlak mulia sebagai landasan hidup. Prinsip-prinsip
moral dalam kitab ini selaras dengan dimensi Profil Pelajar Pancasila, yang
menekankan pembentukan pelajar beriman, mandiri, bernalar kritis, kreatif,
bergotong royong, dan berkebinekaan global.

Dalam pendahuluannya, Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa permulaan
hidayah adalah ketaatan lahiriah melalui syariat, dan kesempurnaannya adalah
ketaatan batiniah melalui pembersihan hati. Hal ini mencerminkan pentingnya
integritas antara pengetahuan, praktik, dan kesadaran spiritual. Ia menulis, “Ilmu
tanpa amal adalah kegilaan, dan amal tanpa ilmu adalah kesia-siaan.”?® Di sini,

Imam Al-Ghazali menunjukkan bahwa karakter tidak hanya dibentuk oleh

28 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 3.



kebiasaan eksternal, tetapi juga ditopang oleh kedalaman spiritual. Dalam kerangka
PS5, nilai ini mencerminkan pentingnya keseimbangan antara “bernalar kritis” dan
“beriman serta bertakwa kepada Tuhan yang maha esa”, di mana pelajar diharapkan
berpikir logis sekaligus berakhlak mulia dan sadar akan tanggung jawab
spiritualnya.

Dalam bab tentang adab bangun tidur hingga tidur kembali, Imam Al-
Ghazali menguraikan akhlak dan adab sehari-hari yang membentuk karakter mulia.
la menekankan pentingnya disiplin waktu, mengawali hari dengan doa, menjaga
lisan, memanfaatkan waktu untuk belajar, menghindari pergaulan buruk, serta
menjaga kebersihan lahir dan batin. Ia menulis, “Jangan engkau isi harimu dengan
selain dzikir, ilmu, atau ibadah, karena waktu adalah kehidupanmu.”?® Nilai ini
mendorong terbentuknya karakter pelajar yang disiplin, sadar waktu, dan
berorientasi pada produktivitas. Dalam dimensi P5, ini bersesuaian dengan karakter
“mandiri” dan “beriman serta bertakwa kepada Tuhan yang maha esa”. Seorang
pelajar yang memanfaatkan waktunya untuk kebaikan adalah pelajar yang berjiwa
besar dan bertanggung jawab atas proses pertumbuhan dirinya.

Nilai muhasabah menjadi bagian penting dalam Kitab ini. Imam Al-Ghazali
menekankan pentingnya menghisab diri sebelum tidur, merenungi perbuatan yang
telah dilakukan, dan bertekad untuk memperbaiki kesalahan esok harinya. la
menulis, “Jika engkau mendapati bahwa dirimu melakukan kebaikan, maka pujilah
Allah. Dan jika engkau mendapati bahwa engkau berbuat buruk, maka mintalah

ampunan dan bertekad untuk tidak mengulanginya.”®® Nilai ini membentuk

29 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 10.
Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 26.



karakter yang reflektif dan bertanggung jawab, yang dalam konteks P5 bersesuaian
dengan karakter “mandiri” dan “berakhlak mulia”. Pelajar yang mampu
mengevaluasi diri akan lebih mudah tumbuh sebagai pribadi yang dewasa secara
emosional dan spiritual, serta mampu menata arah hidupnya secara sadar.

Imam Al-Ghazali juga menekankan pentingnya menjaga pergaulan,
menjauhi teman yang buruk akhlaknya, dan memilih sahabat yang saleh. Dalam
bab tentang adab dalam bersahabat, ia menyatakan, “Jika engkau melihat temanmu
banyak bicara yang sia-sia, maka tinggalkanlah ia.”®' Nasihat ini bukan semata-
mata tentang seleksi sosial, melainkan tentang pendidikan karakter dalam
lingkungan. Pelajar yang berada dalam lingkungan yang mendukung akhlak baik
akan lebih mudah menumbuhkan nilai-nilai positif dalam dirinya. Ini berkaitan erat
dengan dimensi “bergotong royong” dan “berkebinekaan global”, karena dalam
proses sosial pelajar harus mampu membangun relasi yang sehat, menghargai
perbedaan, serta saling menasehati dalam kebaikan.

Imam Al-Ghazali juga membahas dengan sangat halus tentang pentingnya
menundukkan pandangan, menjaga hati dari kesombongan, dan menjauhkan diri
dari riya’. Ia menekankan bahwa amalan sekecil apa pun, jika dilakukan karena
Allah, akan bernilai tinggi. Sebaliknya, amal besar yang dilakukan karena ingin
dipuji manusia akan kehilangan nilainya. Dalam salah satu kutipan beliau menulis,
“Berhati-hatilah terhadap riya’, karena ia adalah penyakit yang tersembunyi.”??
Dalam konteks pendidikan karakter, nilai ini mengajarkan tentang ketulusan,

kejujuran, dan integritas pribadi. Hal ini sangat relevan dengan dimensi “beriman

$1Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 30.
32 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 36.



dan bertakwa kepada Tuhan yang maha esa serta berakhlak mulia”, dan juga
mendukung nilai “mandiri” karena mendorong pelajar untuk bertindak berdasarkan
nilai, bukan tekanan eksternal atau pencitraan sosial.

Ketekunan dalam ibadah juga menjadi penekanan kuat dalam kitab Bidayah
al Hidayah. Imam Al-Ghazali menyusun panduan harian dalam beribadah, mulai
dari shalat, puasa, dzikir, hingga memperbanyak doa. Dalam penjelasannya, ia
menekankan bahwa konsistensi lebih penting daripada banyaknya ibadah. la
menulis, “Amal yang sedikit tetapi terus-menerus lebih disukai Allah daripada yang
banyak tetapi terputus.”*Nilai ketekunan dan kontinuitas ini sangat penting dalam
pendidikan karakter. Dalam PS5, ini berhubungan erat dengan karakter “mandiri”
dan “beriman”, di mana pelajar ditanamkan semangat istiqgamah dan kesabaran
dalam menjalani proses belajar dan kehidupan spiritual.

Imam Al-Ghazali tidak mengabaikan aspek adab terhadap orang tua dan
guru. Dalam bagian akhir kitab, ia menulis bahwa ridha Allah tergantung pada ridha
orang tua dan bahwa keberkahan ilmu tergantung pada adab terhadap guru. la
menyampaikan, “Jangan pernah mengangkat suara di hadapan gurumu, dan jangan
memandangnya dengan tatapan tidak hormat.”® Ini menanamkan nilai hormat,
kerendahan hati, dan rasa syukur. Dalam konteks P5, ini sangat erat kaitannya
dengan nilai “bergotong royong” dan “berkebinekaan global”, karena pelajar
diajarkan untuk hidup dalam nilai-nilai penghormatan kepada otoritas moral dan
sosial yang lebih tinggi, serta menghargai tradisi, budaya, dan kebijaksanaan orang

lain.

33 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 44.
34 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 51.



Dimensi spiritualitas yang sangat kental dalam kitab ini tidak menjadikan
pelajar bersifat eksklusif atau fanatik, melainkan justru membentuk pribadi yang
peka terhadap nilai, rendah hati, dan sadar posisi dirinya di hadapan Tuhan dan
sesama manusia. Imam Al-Ghazali menanamkan semangat rendah hati, dengan
mengatakan bahwa seorang penuntut ilmu tidak seharusnya merasa lebih tinggi dari
orang lain hanya karena mengetahui suatu hal. Ia berkata, “Janganlah engkau
merasa bangga atas ilmu, sebab orang yang paling tahu adalah yang paling takut
kepada Allah.”® Ini menjadi pelajaran penting dalam membentuk pelajar yang
tidak arogan, dan terbuka terhadap keberagaman pandangan, yang merupakan
bagian dari dimensi “berkebinekaan global” dalam P5.

Jika dianalisis secara menyeluruh, nilai-nilai pendidikan karakter dalam
Bidayah al Hidayah bersifat integral. 1a tidak hanya menyentuh aspek ritual, tetapi
juga adab sosial, pengelolaan waktu, pergaulan, kesadaran diri, dan penghormatan
terhadap sesama. Seluruh nilai tersebut bukan hanya untuk membentuk kesalehan
pribadi, tetapi juga untuk menciptakan tatanan sosial yang harmonis. Inilah yang
menjadi kekuatan khas pemikiran Imam Al-Ghazali bahwa pendidikan sejati adalah
pendidikan jiwa, dan karakter unggul adalah buah dari keterpaduan antara ilmu,
amal, dan kesadaran batin.

Dalam konteks pendidikan Indonesia saat ini, Bidayah al Hidayah dapat
menjadi sumber inspirasi untuk memperkuat implementasi P5. Nilai-nilainya dapat
diintegrasikan ke dalam pembelajaran tematik, kegiatan reflektif, program

pembiasaan, dan budaya sekolah. Pendekatan Al-Ghazali yang humanistik dan

35 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 54.



spiritual dapat memberikan ruh bagi pelaksanaan P5 yang tidak hanya menargetkan
kompetensi, tetapi juga orientasi moral dan keteladanan spiritual dalam pendidikan

karakter.

. Hubungan Antar Nilai Pendidikan Karakter menurut Imam Al Ghazali

Imam Al-Ghazali dalam berbagai karyanya, seperti Thya’ ‘Ulum al-Din,
Ayyuha al walad, dan Bidayah al Hidayah, tidak hanya memaparkan nilai-nilai
pendidikan karakter secara terpisah, melainkan juga menjalin nilai-nilai tersebut
dalam hubungan yang saling melengkapi dan membentuk struktur karakter yang
utuh. Bagi Imam Al-Ghazali, pembentukan akhlak mulia bukan sekadar
menanamkan satu-dua sifat baik secara terisolasi, melainkan mengintegrasikan
seluruh unsur keutamaan dalam jiwa sehingga terbentuk harmoni antara dimensi
spiritual, intelektual, dan sosial. Hubungan antar nilai inilah yang menunjukkan
bahwa karakter bukan hanya hasil tempaan moral, melainkan buah dari perjalanan
rohani yang disertai dengan pengendalian diri, latihan amal, dan bimbingan ilmu
yang benar.

Pada inti pemikiran Imam Al-Ghazali, hubungan antara nilai-nilai karakter
seperti keikhlasan, ilmu, amal, tawakal, sabar, dan taubat bersifat hierarkis
sekaligus saling terkait. Keikhlasan adalah landasan awal yang meluruskan niat
setiap amal. Tanpa keikhlasan, amal akan kehilangan maknanya. Namun,
keikhlasan tidak mungkin tumbuh dalam kekosongan ilmu, karena pengetahuanlah
yang membimbing manusia kepada keikhlasan yang benar. Dalam Ayyuha al

walad, Imam Al-Ghazali menulis bahwa “Ilmu adalah pemimpin amal, dan amal



adalah pengikutnya”®. Artinya, keikhlasan memerlukan ilmu agar dapat
membedakan antara amal yang benar dan amal yang keliru. Hubungan ini bersifat
fungsional, salah satu nilai mengarahkan dan menyempurnakan nilai yang lainnya.
Dalam konteks PS5, dimensi “beriman dan bertakwa kepada Tuhan yang maha esa
serta berakhlak mulia” tidak akan berjalan efektif tanpa didukung oleh dimensi
"bernalar kritis", karena pelajar yang berakhlak sekaligus harus mampu memahami,
menalar, dan menginternalisasi nilai tersebut secara logis dan reflektif.

Nilai ilmu, amal, dan akhlak menurut Imam Al-Ghazali tidak berdiri sendiri,
tetapi terikat dalam sistem etika yang utuh. Ilmu yang tidak diamalkan adalah
bencana, dan amal yang tidak berlandaskan ilmu adalah kesia-siaan. Hal ini
menunjukkan keterhubungan langsung antara intelektualitas dan spiritualitas. Imam
Al-Ghazali dalam Ihya menyatakan bahwa “Ilmu tanpa amal adalah hujjah atas
kebinasaanmu™®’, yang bermakna bahwa hubungan ilmu dan amal bukan pilihan,
tetapi keharusan simultan. Dalam pendidikan karakter, ini mengisyaratkan bahwa
pelajar harus tidak hanya memahami nilai-nilai, tetapi juga mempraktikkannya
dalam kehidupan sehari-hari. Di sinilah keterkaitan dengan P5 tampak sangat
relevan, dimensi “mandiri” dan “berakhlak mulia” tidak bisa berkembang optimal
jika tidak disertai internalisasi dan penerapan nyata dari apa yang dipelajari.

Nilai sabar dan tawakal dalam pemikiran Imam Al-Ghazali juga memiliki
keterkaitan yang erat dan mendalam. la mengajarkan bahwa sabar adalah kekuatan
dalam menahan diri dari dorongan hawa nafsu, sementara tawakal adalah

kepasrahan kepada kehendak Allah setelah upaya dilakukan. Dalam Bidayah al

% Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al Ghazali, Ayyuha al walad, 15.
37 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Iiya ‘Ulum ad-Din, Juz 1, 64.



Hidayah, ia menyampaikan bahwa “orang yang tidak sabar tidak akan mampu
bertahan dalam jalan ketaatan, dan orang yang tidak bertawakal akan mudah goyah
ketika ujian datang”3. Hubungan ini menampilkan bahwa karakter tidak dibentuk
oleh satu sifat saja, melainkan oleh jalinan nilai-nilai yang saling menguatkan.
Sabar mendukung ketekunan dalam belajar, dan tawakal membentuk ketenangan
dalam menghadapi kegagalan atau hasil yang tidak sesuai harapan. Kedua nilai ini
erat kaitannya dengan dimensi P5 seperti "mandiri*, karena mendorong daya juang
dan resiliensi, serta "beriman dan bertakwa", karena mencerminkan hubungan
vertikal manusia dengan Tuhan dalam setiap usaha.

Nilai muhasabah atau introspeksi diri memiliki relasi yang erat dengan nilai
taubat dan kejujuran. Seseorang tidak mungkin bertaubat jika ia tidak terlebih
dahulu melakukan muhasabah, dan ia tidak akan mungkin melakukan muhasabah
tanpa kejujuran terhadap dirinya sendiri. Dalam Ihya, Imam Al-Ghazali
menjelaskan pentingnya menghisab diri setiap hari sebagai cermin jiwa agar tidak
lalai®®. Hubungan ini membentuk siklus perbaikan diri yang berkelanjutan, dimana
pelajar didorong untuk menyadari kesalahan, memperbaikinya, dan tumbuh
menjadi pribadi yang lebih baik. Dalam kerangka P5, nilai ini sangat terkait dengan
dimensi “mandiri” dan “berakhlak mulia”, karena menciptakan pelajar yang
bertanggung jawab, jujur terhadap diri, serta terbuka terhadap perbaikan diri secara
terus-menerus.

Keteladanan juga menjadi nilai yang tidak berdiri sendiri dalam pemikiran

Imam Al-Ghazali. 1a menekankan bahwa guru bukan hanya menyampaikan ilmu,

38 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 27.
39 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Iiya ‘Ulum ad-Din, Juz 1, 42.



tetapi menjadi model nyata dari nilai yang diajarkan. Dalam Ayyuha al walad,
Imam Al-Ghazali menulis, “Ambillah ilmu dari orang yang amalnya sejalan dengan
ilmunya, karena yang demikian itu akan lebih besar pengaruhnya™*. Ini
menunjukkan hubungan antara ilmu, amal, dan keteladanan. Dalam dunia
pendidikan kontemporer, pelajar belajar bukan hanya dari buku dan ceramah, tetapi
juga dari perilaku nyata guru, lingkungan, dan sistem yang menaungi mereka. Ini
sangat erat kaitannya dengan dimensi “bergotong royong” dan “berkebinekaan
global” dalam PS5, di mana pelajar diajak untuk menghormati, belajar dari, dan
meneladani karakter baik dari orang lain tanpa melihat latar belakang.

Hubungan antar nilai dalam pendidikan karakter menurut Imam Al-Ghazali
juga bersifat dinamis. Tidak semua nilai berkembang sekaligus, tetapi satu nilai
dapat menjadi pintu masuk bagi pengembangan nilai lainnya. Misalnya, seseorang
yang mulai dengan menjaga waktu dan disiplin dalam ibadah, lama-kelamaan akan
mengembangkan kesabaran, keikhlasan, dan tanggung jawab. Hubungan progresif
ini tampak jelas dalam Bidayah al Hidayah, ketika Imam Al-Ghazali menyusun
struktur amal harian secara berurutan, dari adab bangun tidur, disiplin waktu,
menjaga lisan, hingga pada akhirnya membangun pengendalian nafsu dan menjaga
hati dari penyakit batin®'. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai karakter berkembang
secara bertahap dan saling menopang, bukan sebagai unsur terpisah. Dalam P5, hal
ini sejalan dengan prinsip pembelajaran berkelanjutan (lifelong learning) dan
penguatan profil pelajar sebagai proses dinamis yang terintegrasi dalam kehidupan

sehari-hari.

40 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 18.
41 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 10-18.



Jika ditinjau lebih luas, hubungan antar nilai dalam pemikiran Imam Al-
Ghazali mengarah pada satu tujuan utama penyempurnaan jiwa atau tazkiyatun
nafs. Semua nilai-nilai tersebut bukan hanya untuk membentuk manusia baik dalam
konteks sosial, tetapi untuk menjadikan manusia sebagai hamba yang dekat dengan
Tuhannya. Ini adalah pendekatan teosentris yang menempatkan nilai-nilai karakter
dalam bingkai spiritual yang kuat. P5 sebagai kerangka pendidikan nasional
memiliki benang merah yang kuat dengan gagasan ini, terutama dalam dimensi
“beriman dan bertakwa kepada Tuhan yang maha esa serta berakhlak mulia”.
Integrasi nilai-nilai spiritual dan moral dalam pendidikan karakter sebagaimana
ditawarkan oleh Imam Al-Ghazali dapat menjadi fondasi kokoh bagi pembangunan

generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga bermoral dan berjiwa besar.

. Keterkaitan Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam Kitab Ayyuha al Walad
dan Bidayah al Hidayah dengan Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila
Dalam konteks pendidikan karakter, dua karya monumental Imam Al-
Ghazali, yaitu Ayyuha al Walad dan Bidayah al Hidayah, memuat prinsip-prinsip
nilai yang relevan dan mendalam untuk membentuk kepribadian peserta didik yang
utuh secara moral dan spiritual. Nilai-nilai tersebut tidak hanya berdimensi individu
tetapi juga sosial, sehingga memiliki keterkaitan yang erat dengan Profil Pelajar
Pancasila (P5) yang saat ini menjadi arah pembinaan karakter dalam Kurikulum
Merdeka di Indonesia. Nilai-nilai dalam kedua kitab ini mencerminkan keenam

dimensi utama P5, yakni beriman dan bertakwa kepada Tuhan yang maha esa dan



berakhlak mulia, berkebinekaan global, gotong royong, mandiri, bernalar Kkritis, dan
kreatif.

Kitab Ayyuha al Walad menekankan pentingnya ilmu yang bermanfaat dan
amal saleh sebagai inti dari pendidikan. Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu
tanpa amal adalah sia-sia dan tidak akan memberi manfaat pada kehidupan dunia
maupun akhirat, dalam hal ini Imam Al-Ghazali juga menekankan pentingnya
ibadah yang ikhlas, menghindari riya, dan selalu mengingat Allah dalam setiap
perbuatan. Dalam konteks P5, prinsip ini sejalan dengan dimensi "beriman,
bertakwa kepada Tuhan yang maha esa, dan berakhlak mulia™ yaitu dalam elemen
”akhlak beragama”, yang mengedepankan integritas antara pengetahuan dan
tindakan dalam kehidupan sehari-hari.

Seorang pelajar yang tidak hanya cerdas secara kognitif tetapi juga
menjadikan ilmunya sebagai alat untuk berbuat baik telah mencerminkan ideal
Profil Pelajar Pancasila yang diharapkan oleh negara. Imam Al-Ghazali berkata,
“Ilmu yang tidak menjauhkan engkau dari maksiat dan tidak mendekatkan kepada
Allah, tidak termasuk ilmu yang bermanfaat™?. Hal ini menunjukkan bahwa
pendidikan karakter tidak bisa dipisahkan dari tujuan spiritual yang tinggi.

Selanjutnya, Bidayah al Hidayah sebagai kitab panduan bagi para pemula
dalam meniti jalan hidayah, memberikan perhatian besar pada pembiasaan akhlak
dalam keseharian. Dalam Kitab ini, Imam Al-Ghazali mengajarkan tata cara adab
kepada orang tua, guru, dan sesama manusia, juga menyusun jadwal ibadah dan

perilaku dari pagi hingga malam, sebagai latihan disiplin rohani. Nilai kedisiplinan,

42 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuhal Walad, 15.



tanggung jawab, dan pengendalian diri yang dilatih melalui struktur harian yang
ketat sangat berkaitan erat dengan dimensi "mandiri” dan "berakhlak mulia” dalam
Profil Pelajar Pancasila, karena sub elemen dalam mandiri salah satunya adalah
»disiplin” yaitu termasuk pada sub elemen “regulasi diri” yaitu memiliki motivasi
intrinsik untuk memulai dan menyelesaikan tugas tanpa bergantung pada orang
lain.*

Dimensi mandiri juga ada pada kitab Ayyuha al Walad yaitu pada perkataan
Imam Al Ghazali sisll s» &idslihal tersebut menunjukkan bahwa mementingkan
waktu adalah bagian dari disiplin, yang mana disiplin adalah termasuk dari sub
elemen dari regulasi diri, sedangkan regulasi diri termasuk pada dimensi mandiri
dalam P5.%4

Kemandirian bukanlah sekadar kemampuan untuk melakukan sesuatu
sendiri, tetapi kemampuan untuk mengatur diri, menahan hawa nafsu, dan
mematuhi nilai-nilai yang diyakini benar, meski tanpa pengawasan. Contoh mandiri
dalam kitab Ayyuha al Walad dan Bidayah al Hidayah adalah mengatur waktu

untuk ibadah, menjauhi kelalaian dan beristigamah dalam beramal.

Salah satu nilai sentral dari Ayyuhd al Walad adalah keikhlasan dalam
beramal. Imam Al-Ghazali mewanti-wanti agar setiap amal tidak dilakukan demi
pujian manusia, tetapi semata-mata untuk mendapatkan ridha Allah. Keikhlasan ini
merupakan bagian dari dimensi akhlak yaitu elemen akhlak beragama dalam P5 dan

juga berkaitan erat dengan nilai integritas. Pelajar yang ikhlas akan bekerja keras

4 Akhmad Zaeni, Kurikulum Merdeka pada Pembelajaran Madrasah (Pekalongan: PT
Nasya Expanding Management, 2023), h. 57.

4 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuhal Walad, 7.



bukan karena ingin dipuji, tetapi karena menyadari tanggung jawab moral dan
spiritualnya. Dalam sistem pendidikan modern, nilai ini penting untuk mencegah
praktik manipulatif, seperti mencontek atau mengejar nilai tinggi tanpa pemahaman
yang utuh. Imam Al-Ghazali menulis, “Beramallah bukan karena ingin kemuliaan

dunia, karena engkau akan merugi. Niatkan untuk akhirat dan ridha Allah”%,

Di sisi lain, dalam Bidayah al Hidayah, Imam Al-Ghazali juga menekankan
pentingnya memilih teman yang saleh dan lingkungan yang baik dan membantu
sesama tanpa pamrih serta menjaga hubungan baik antar manusia. Hal ini bersinergi
dengan dimensi "gotong royong" yaitu pada elemen “’kolaborasi”, ’kepedulian”,
dan berbagi” serta "berkebinekaan global™ yaitu pada elemen komunikasi” dan
”interaksi antar budaya”, karena pembentukan karakter tidak hanya berakar pada
internalisasi nilai individu, tetapi juga dibentuk oleh interaksi sosial yang sehat dan
produktif.

Pelajar yang hidup dalam lingkungan sosial yang berempati, saling
menolong, dan menjunjung nilai-nilai kemanusiaan akan lebih mudah
mengembangkan kepekaan sosial dan semangat gotong royong. Imam Al-Ghazali
menjelaskan bahwa teman yang baik adalah yang “apabila engkau melihatnya,
engkau teringat kepada Allah”, Ini merupakan landasan spiritual bagi terciptanya
komunitas belajar yang mendukung nilai-nilai Pancasila.

Keterkaitan nilai-nilai dalam kitab ini juga tampak dalam dorongan untuk

senantiasa melakukan muhasabah atau refleksi diri. Dalam Ayyuha al Walad, murid

4 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al Ghazali, Ayyuha al walad, 22.
46 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 69.



diajak untuk merenungi sejauh mana amal perbuatannya sesuai dengan nilai-nilai
kebenaran. Ini berkorelasi dengan dimensi "bernalar kritis" yaitu pada elemen
“merefleksi dan mengevaluasi pemikiran”, di mana pelajar diajak untuk tidak hanya
menerima informasi, tetapi juga merenungi, menilai, dan mengevaluasi apa yang
mereka lakukan dan pelajari. Proses muhasabah yang ditanamkan oleh Imam Al-
Ghazali melatih peserta didik untuk terus meningkatkan kualitas dirinya secara
sadar dan reflektif, yang dalam konteks pendidikan modern disebut sebagai

pembelajar sepanjang hayat.

Demikian pula, kreatifitas sebagai bagian dari P5 tidak hanya dimaknai
sebagai kemampuan mencipta secara teknis, tetapi juga sebagai kecerdikan dalam
menyampaikan kebaikan, ini termasuk dalam elemen “menghasilkan karya dan
tindakan yang orisinal”. Dalam kedua Kitab, terutama Ayyuha al Walad, Imam Al-
Ghazali banyak memberikan nasehat dalam bentuk cerita, perumpamaan, dan
analogi. Ini mengajarkan bahwa cara menyampaikan kebaikan juga harus
mempertimbangkan konteks dan cara yang menarik. Dengan demikian, kreatifitas
tidak hanya berfungsi dalam bidang seni atau teknologi, tetapi juga dalam
menyebarkan nilai dan dakwah. Gaya penulisan yang menyentuh dan komunikatif
dari Imam Al-Ghazali menjadi model penting bagi pengembangan cara berpikir

kreatif yang tetap berpijak pada nilai.

Nilai-nilai yang terdapat dalam Ayyuhé al Walad dan Bidayah al Hidayah
dapat dikatakan tidak hanya relevan, tetapi juga mendasar bagi pembangunan
karakter pelajar Indonesia. Meski ditulis berabad-abad lalu, pesan moral dan

pendidikan spiritual Imam Al-Ghazali tetap hidup dan menjawab kebutuhan zaman.



Sinergi antara nilai-nilai klasik Islam dan kerangka modern P5 membuktikan bahwa
pembentukan manusia berkarakter tidak bisa dilepaskan dari akar tradisi dan nilai
luhur yang telah teruji waktu. Oleh karena itu, pengintegrasian dua kitab ini dalam
penguatan Profil Pelajar

Pancasila merupakan langkah strategis untuk

membumikan pendidikan karakter yang transformatif.

TABEL 4.1 KETERKAITAN NILAI-NILAI PENDIDIKAN KARAKTER
DALAM KITAB AYYUHA AL WALAD DAN BIDAYAH AL HIDAYAH

DENGAN PROJEK PENGUATAN PROFIL PELAJAR PANCASILA

No | Ayyuhéa al Walad | Bidayah al Dimensi Profil | Keterkaitan
Hidayah Pelajar
Pancasila

1. | Pentingnya  ilmu | Tata cara adab | Beriman, Membentuk
yang  bermanfaat | kepada orang | bertakwa landasan
dan amal saleh | tua dan guru kepada tuhan | spiritual yang
sebagai inti dari yang maha esa, | selaras dengan
pendidikan dan berakhlak | dimensi

mulia pertama  P5,
yaitu beramal
ibadah dan dan
berakhlak
mulia

2. | 3Lall ga Cdll Jadwal ibadah | Disiplin (Sub | Melatih
ini menunjukkan dan  perilaku | Elemen dari kemandirian
bahwa dari pagi hingga | Mandiri) dan tanggung
mementingkan malam, sebagai jawab pribadi
waktu adalah latihan disiplin terhadap
bagian dari disiplin | rohani. kewajiban

agama dan
sosial.

3. | Sikap saling Pentingnya Gotong Menumbuhkan
menolong, berbagi | memilih teman | Royong yaitu | kepedulian
ilmu dan amal serta | yang saleh dan | pada elemen sosial dan
bekerja sama dalam | lingkungan ”kolaborasi”, | kebersamaan
kebaikan atas dasar | yang baik dan | ”kepedulian”, | agama dan
keikhlasan dan membantu dan ”berbagi” | sosial.
tanggung jawab sesama tanpa




pamrih serta
menjaga
hubungan baik
antar manusia

Murid diajak untuk | Dorongan Bernalar kritis | Mengarahkan
merenungi sejauh untuk yaitu pada pelajar untuk
mana amal senantiasa elemen berpikir kritis
perbuatannya sesuai | melakukan ”merefleksi namun tetap
dengan nilai-nilai muhasabah dan menjunjung
kebenaran. atau refleksi mengevaluasi | adab.
diri pemikiran”,
Imam  Al-Ghazali | Kemampuan Kreatif Kreatif dalam
banyak memberikan | menggunakan mengatur
nasehat dalam | akal dan kehidupan
bentuk cerita, | kesadaran
perumpamaan, dan | spiritual untuk
analogi. Ini | mengatur
mengajarkan bahwa | hidup,
cara menyampaikan | mengendalikan
kebaikan juga harus | diri dan
mempertimbangkan | memperbaiki
konteks dan cara | akhlak secara
yang menarik aktif dan
bertanggung
jawab
Sikap terbuka, Memilih teman | Berkebinekaan | Pembentukan
rendah hati dan yang saleh dan | Global yaitu karakter tidak
berakhlak_mulia . Iingkungan pada elemen hanya berakar
dalam berinteraksi | yang baik dan | ”komunikasi”
. . . | pada
dengan siapapun. membantu dan ”interaksi | .
sesama tanpa antar budaya |r?te_rna_llsa_5|_
pamrih serta nilai individu,
menjaga tetapi juga

hubungan baik
antar manusia

dibentuk oleh
interaksi sosial
yang sehat dan
produktif.

Dari tabel di atas dapat dipahami bahwa nilai-nilai pendidikan karakter yang
dirumuskan oleh Imam Al-Ghazali dalam Ayyuhd al Walad dan Bidayah al

Hidayah memiliki relevansi yang kuat dengan dimensi Profil Pelajar Pancasila.



Setiap nilai yang diajarkan Imam Al-Ghazali tidak hanya berorientasi pada
pembentukan pribadi religius, tetapi juga mencakup dimensi sosial, moral, dan
intelektual yang menjadi fondasi karakter pelajar Indonesia. Nilai-nilai seperti
keimanan, kejujuran, disiplin, kesabaran, dan tolong-menolong menunjukkan
keselarasan antara ajaran tasawuf akhlaki Al-Ghazali dengan nilai-nilai luhur
Pancasila yang menekankan keseimbangan antara hubungan manusia dengan
Tuhan, sesama manusia, dan dirinya sendiri.

Ayyuhal Walad dan Bidayah al Hidayah memiliki kelebihan yang signifikan
apabila ditinjau dari perspektif Profil Pelajar Pancasila (P5). Kedua karya Imam Al-
Ghazali ini memberikan landasan pendidikan karakter yang bersifat mendasar dan
transendental, karena pembentukan karakter tidak hanya diarahkan pada perilaku
lahiriah, tetapi berakar pada pembinaan hati dan kesadaran spiritual. Nilai-nilai
seperti kejujuran, kesabaran, tanggung jawab, kemandirian, dan kepedulian sosial
dalam kedua kitab tersebut lahir dari proses tazkiyatun nafs, yakni upaya pensucian
jiwa melalui pengendalian hawa nafsu dan pembiasaan amal saleh. Dengan
demikian, karakter yang terbentuk tidak bersifat sementara atau bergantung pada
aturan eksternal, melainkan tumbuh dari kesadaran batin individu.

Selain itu, Ayyuhal Walad dan Bidayatul Hidayah menampilkan integrasi
yang kuat antara iman, ilmu, dan amal. Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu
yang tidak diamalkan tidak akan membawa manfaat, sementara amal tanpa niat
yang ikhlas kehilangan nilai spiritualnya. Pandangan ini sejalan dengan tujuan P5
dalam membentuk pelajar yang beriman dan berakhlak mulia, namun memiliki

kelebihan karena menyatukan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam



satu kesatuan yang tidak terpisahkan. Pendidikan karakter tidak dipahami sebagai
penguasaan konsep semata, tetapi sebagai proses internalisasi nilai yang
diwujudkan dalam perilaku nyata.

Kelebihan lain dari kedua kitab tersebut terletak pada pandangannya tentang
pendidikan karakter sebagai proses sepanjang hayat. Pembinaan akhlak tidak
dibatasi oleh ruang dan waktu pendidikan formal, melainkan berlangsung terus-
menerus melalui muhasabah, riyadhah, dan peningkatan kualitas amal. Pendekatan
ini memberikan makna bahwa karakter ideal tidak pernah bersifat final, tetapi selalu
membutuhkan perbaikan diri. Dalam konteks ini, nilai-nilai P5 seperti kemandirian,
tanggung jawab, dan bernalar kritis mendapatkan penguatan yang lebih mendalam
karena berlandaskan kesadaran diri dan kedisiplinan spiritual.

Lebih jauh, Ayyuhal Walad dan Bidayah al Hidayah juga unggul dalam
pendekatan preventif terhadap krisis moral. Imam Al-Ghazali tidak hanya
menekankan perilaku baik, tetapi secara tegas mengingatkan bahaya penyakit hati
seperti riya’, hasad, ujub, dan cinta dunia yang dapat merusak karakter manusia.
Pendekatan ini memberikan ketahanan moral bagi individu dalam menghadapi
tantangan zaman modern, sehingga nilai-nilai P5 dapat dijalankan secara konsisten
dan tidak mudah tergeser oleh pengaruh negatif lingkungan.

Secara keseluruhan, kelebihan Ayyuhal Walad dan Bidayah al Hidayah
dibandingkan dengan kerangka P5 terletak pada kedalaman spiritual, integrasi nilai
yang menyeluruh, serta orientasi pembinaan karakter yang berkelanjutan. Oleh

karena itu, kedua kitab karya Imam Al-Ghazali ini dapat diposisikan sebagai



sumber nilai dan rujukan etik yang memperkaya dan menguatkan implementasi
Profil Pelajar Pancasila dalam konteks pendidikan karakter di Indonesia.

Dengan demikian, ajaran Imam Al-Ghazali dapat menjadi sumber inspirasi
dalam implementasi pendidikan karakter di era modern, khususnya dalam konteks
Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila (P5) yang bertujuan membentuk peserta
didik beriman, berakhlak mulia, mandiri, bernalar kritis, bergotong royong, dan

berwawasan global.



