
BAB IV  

NILAI-NILAI PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB 

AYYUHÂ AL WALAD DAN BIDÂYAH AL HIDÂYAH KARYA 

IMAM AL-GHAZALI DAN KETERKAITANNYA DENGAN 

PROJEK PENGUATAN PROFIL PELAJAR PANCASILA 
 

 Profil pelajar Pancasila merupakan bentuk penerjemahan tujuan pendidikan 

nasional. Profil pelajar Pancasila berperan sebagai referensi utama yang 

mengarahkan kebijakan-kebijakan pendidikan termasuk menjadi acuan untuk para 

pendidik dalam membangun karakter serta kompetensi peserta didik. Profil pelajar 

Pancasila harus dapat dipahami oleh seluruh pemangku kepentingan karena 

perannya yang penting. Berdasarkan pertimbangan tersebut, profil pelajar Pancasila 

terdiri dari enam dimensi, yaitu: 1) beriman, bertakwa kepada tuhan yang maha esa, 

dan berakhlak mulia, 2) mandiri, 3) bergotong-royong, 4) berkebinekaan global, 5) 

bernalar kritis, dan 6) kreatif.1 

 Pada dimensi yang pertama yaitu Beriman, Bertakwa kepada Tuhan yang 

Maha Esa dan Berakhlak Mulia, dalam berakhlak mulia disini diterangkan bahwa 

berakhlak yang dimaksud adalah akhlak beragama, akhlak pribadi, akhlak kepada 

manusia, akhlak kepada alam, dan akhlak bernegara.2 Hal tersebut berkaitan dengan 

kedua kitab karangan Imam Al-Ghazali yaitu kitab Ayyuhâ al Walad dan Bidâyah 

al Hidâyah yang didalamnya dijelaskan tentang akhlak, baik akhlak kepada tuhan 

 
1 Badan Standar, Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan Kementrian Pendidikan, 

Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia, Dimensi, Elemen dan Subelemen profil 

Pelajar Pancasila pada Kurikulum Merdeka (2022), tp, h.2. 
2 Badan Standar, Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan Kementrian Pendidikan, 

Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia, Dimensi, Elemen dan Subelemen profil 

Pelajar Pancasila pada Kurikulum Merdeka (2022), tp, h. 5. 



maupun akhlak kepada manusia, pendidikan akhlak dan pendidikan karakter 

memiliki makna yang sama yaitu mendidik perilaku peserta didik hingga menjadi 

seseorang yang lebih baik dalam kehidupan. 

 Pada kajian berikut ini penulis akan berusaha memberikan uraian yang baik 

untuk bisa dijadikan pembelajaran tentang keterkaitannya nilai-nilai pendidikan 

karakter dari Imam Al-Ghazali dengan kurikulum yang telah dibentuk oleh 

pemerintah. 

 

A.   Konsep Pendidikan Karakter menurut Imam Al-Ghazali.   

 Konsep pendidikan karakter menurut Imam Al-Ghazali berlandaskan pada 

pemahaman bahwa manusia diciptakan tidak hanya untuk memperoleh 

pengetahuan, tetapi juga untuk menyucikan jiwa dan membentuk akhlak mulia. 

Pendidikan dalam pandangan Imam Al-Ghazali adalah upaya untuk mengarahkan 

manusia agar mampu mencapai kesempurnaan rohani dan kebahagiaan sejati, baik 

di dunia maupun di akhirat. Oleh karena itu, pendidikan karakter memiliki posisi 

sentral dalam sistem pendidikan Imam Al-Ghazali. 

 Menurut Imam Al-Ghazali, inti dari pendidikan karakter adalah penyucian 

hati. Hati dipandang sebagai pusat dari segala perilaku dan keputusan manusia. Ia 

menekankan bahwa hati memiliki potensi bawaan (fitrah) untuk condong kepada 

kebaikan, namun sangat rentan terhadap pengaruh buruk dari hawa nafsu, syahwat, 

dan lingkungan yang tidak mendukung. Oleh karena itu, proses pendidikan harus 

diarahkan untuk membersihkan hati dari sifat-sifat tercela seperti iri, sombong, dan 



riya’, serta menanamkan sifat-sifat terpuji seperti kejujuran, kesabaran, rendah hati, 

dan rasa takut kepada Allah SWT (khauf).3 

 Imam Al-Ghazali juga menekankan pentingnya pembiasaan dan 

keteladanan dalam membentuk karakter. Menurutnya, akhlak tidak muncul secara 

instan, melainkan terbentuk melalui kebiasaan amal perbuatan yang berulang-

ulang. Seseorang yang membiasakan diri melakukan perbuatan baik akan tumbuh 

menjadi pribadi yang berakhlak mulia. Dalam hal ini, guru atau pendidik 

memegang peranan yang sangat penting. Guru tidak hanya berfungsi sebagai 

penyampai ilmu, tetapi juga sebagai teladan moral dan spiritual bagi peserta 

didiknya.4 

 Lebih lanjut, Imam Al-Ghazali membagi struktur jiwa manusia ke dalam 

empat unsur utama, yaitu: (1) unsur kebinatangan (bahimiyyah), yang 

mencerminkan dorongan untuk makan dan berhubungan biologis; (2) unsur 

kebuasan (sabu’iyyah), yang mendorong manusia untuk marah dan agresif; (3) 

unsur kesetanan (syaithaniyyah), yang cenderung pada tipu daya dan kebohongan; 

serta (4) unsur ketuhanan (rabbaniyyah), yang terkait dengan akal, hati nurani, dan 

dorongan spiritual. Unsur ketuhanan inilah yang harus dijadikan pengendali dalam 

diri manusia agar ketiga unsur lainnya tidak menguasai jiwanya.5 Dengan kata lain, 

pendidikan karakter bertujuan untuk menyelaraskan potensi-potensi tersebut agar 

menghasilkan pribadi yang seimbang dan bijaksana. 

 
3Abu hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din Juz 3 (Al-

Haramain), h. 51. 
4 Abu hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ayyuhâ al Walad, h. 12. 
5 Abu hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Mizan al-‘Amal (Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001), h. 35. 



 Tujuan akhir dari pendidikan karakter dalam pandangan Imam Al-Ghazali 

adalah mencapai maqam kedekatan dengan Allah SWT dan meraih kebahagiaan 

sejati (sa‘adah). Pendidikan tidak hanya ditujukan untuk keberhasilan di dunia, 

tetapi lebih utama lagi sebagai bekal untuk kehidupan akhirat. Maka, karakter yang 

baik menjadi landasan untuk meraih ridha Ilahi dan menjadi hamba yang taat.6 

 Hal tersebut diatas menunjukkan bahwa nilai-nilai pendidikan karakter 

memang terdapat pada konsep pemikiran Imam Al-Ghazali, dan itu sesuai dengan 

salah satu dimensi yang ada projek penguatan profil pelajar Pancasila yaitu 

beriman, bertakwa kepada tuhan yang maha esa dan berakhlak mulia. 

 Dalam perkembangan dimensi beriman, bertakwa kepada tuhan yang maha 

esa dan berakhlak mulia terdapat beberapa sublemen yaitu diantaranya mengenal 

dan mencintai tuhan yang maha esa, memahami agama dan kepercayaan, 

pelaksanaan ritual ibadah, integritas, merawat diri secara fisik, mental dan spiritual, 

mengutamakan persamaan dengan orang lain dan menghargai perbedaan, 

berempati kepada orang lain, dan melaksanakan kewajiban sebagai warga negara 

Indonesia,7 hal tersebut sesuai dengan konsep pendidikan karakter menurut Imam 

Al-Ghazali dalam kitab Ayyuhâ al walad yaitu  bahwa pendidikan karakter tidak 

sekedar menanamkan pengetahuan, melainkan membangun dan menyempurnakan 

akhlak serta kepribadian.8 Pendidikan bukan hanya proses pengetahuan intelektual, 

tetapi juga merupakan proses pembentukan moral dan penyucian jiwa agar manusia 

 
6 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 5. 
7Badan Standar, Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan Kementrian Pendidikan, 

Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia, Dimensi, Elemen dan Subelemen profil 

Pelajar Pancasila pada Kurikulum Merdeka, tp, h. 10. 
8 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ayyuhâ al Walad, 7. 



mampu menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi dengan penuh tanggung 

jawab dan keutamaan. 

 

B. Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam Kitab Ayyuhâ al Walad dan Bidâyah  

al Hidâyah Karya Imam Al-Ghazali.   

1. Pengertian Nilai menurut Imam Al-Ghazali  

 Imam Al-Ghazali, seorang pemikir Islam terkemuka abad ke-5 H/11 M, 

dikenal tidak hanya sebagai teolog dan sufi, tetapi juga sebagai filsuf dan pendidik 

yang sangat mempengaruhi perkembangan pemikiran Islam. Dalam berbagai 

karyanya, khususnya seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din, Ayyuhӑ al Walad, dan Mizan al-

‘Amal, Imam Al-Ghazali memberikan perhatian besar terhadap konsep nilai (al-

qiyam) sebagai unsur fundamental dalam membentuk akhlak, kepribadian, dan 

kehidupan spiritual seorang manusia. 

 Secara umum, nilai menurut Imam Al-Ghazali berkaitan erat dengan tujuan 

hidup manusia, yakni taqarrub ila Allah (mendekatkan diri kepada Allah). Nilai 

bukan sekadar norma sosial atau aturan moral, tetapi merupakan refleksi dari 

kebenaran hakiki yang berasal dari Tuhan. Oleh karena itu, nilai dalam pandangan 

Imam Al-Ghazali bersifat transenden, universal, dan melekat pada akhlak. 

 Menurut Imam Al-Ghazali, manusia diciptakan tidak lain kecuali untuk 

mengabdi kepada Allah, sebagaimana dinyatakan dalam QS. Az-Zariyat 51 ayat 56 

yaitu: 

نْسَ اِلاَّ ليَِ عْبُدُوْنَ   وَمَا خَلَقْتُ الِْْنَّ وَالِْْ



  Dalam konteks ini, nilai memiliki peran sebagai petunjuk jalan bagi manusia 

dalam mencapai tujuan tersebut. Nilai bukan hanya dipahami sebagai sesuatu yang 

baik secara konvensional, tetapi sebagai hal-hal yang memiliki manfaat spiritual 

dan etis menuju sa’adah (kebahagiaan abadi di akhirat). 

 Imam Al-Ghazali menyebut bahwa nilai-nilai sejati adalah yang 

mengarahkan manusia kepada al-haqq (kebenaran ilahiyah). Ia membagi nilai ke 

dalam dua kategori besar: nilai duniawi dan nilai ukhrawi. Nilai duniawi bisa 

bermanfaat hanya jika menjadi wasilah (sarana) menuju nilai ukhrawi. Misalnya, 

ilmu pengetahuan duniawi dapat menjadi nilai jika dipakai untuk memperkuat 

keimanan, bukan untuk kesombongan atau sekadar prestise sosial.9 

 Salah satu kontribusi besar Imam Al-Ghazali dalam wacana nilai adalah 

pemikiran etisnya yang terhimpun dalam karya monumental Ihya’ ‘Ulum al-Din. 

Di sini, Imam Al-Ghazali menempatkan akhlak sebagai perwujudan nilai tertinggi 

dalam kehidupan manusia. Ia menjelaskan bahwa akhlak yang baik (khuluq hasan) 

bukan semata-mata hasil dari pembiasaan sosial, melainkan buah dari penyucian 

jiwa dan pengendalian hawa nafsu. 

 Akhlak dalam pandangan Imam Al-Ghazali, dibentuk oleh ilmu dan amal. 

Dengan kata lain, nilai akhlak hanya bermakna bila disertai pengetahuan dan 

tindakan nyata. Misalnya, kejujuran adalah nilai mulia, tetapi akan menjadi hampa 

bila tidak diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, menurut Imam 

 
9 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Mizan al-‘Amal, 45. 



Al-Ghazali, akhlak yang mulia adalah nilai aplikatif yang tumbuh dari dalam diri, 

bukan sekadar topeng sosial.10 

 Nilai-nilai akhlak menurut Imam Al-Ghazali meliputi: siddiq (jujur), 

amanah (dapat dipercaya), tawadhu’ (rendah hati), ‘iffah (menjaga diri), dan 

syukur. Semua nilai tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan saling berhubungan 

dan berakar pada iman dan ma’rifah (pengetahuan tentang Allah). 

 Dalam konteks pendidikan, Imam Al-Ghazali menekankan bahwa nilai 

tidak cukup diajarkan melalui pengajaran formal, tetapi harus dibentuk melalui 

keteladanan, penghayatan, dan latihan spiritual. Dalam Ayyuhӑ al Walad, Imam Al-

Ghazali memberi nasihat kepada muridnya bahwa ilmu tanpa amal adalah sia-sia, 

dan amal tanpa keikhlasan adalah tertolak.11 Ini menegaskan bahwa nilai sejati 

bukanlah pengetahuan teoritis, tetapi integrasi antara pengetahuan, perasaan, dan 

tindakan. 

 Dengan demikian, pendidikan menurut Imam Al-Ghazali bukan hanya 

proses intelektual, tetapi juga spiritual dan moral. Anak-anak dan peserta didik 

bukan hanya dibekali ilmu, tetapi juga ditanamkan nilai-nilai seperti ikhlas, sabar, 

zuhud, dan wara’. 

 Salah satu kekhasan Imam Al-Ghazali adalah menempatkan nilai spiritual 

sebagai inti dari semua nilai. Dalam pandangannya, nilai seperti keikhlasan, 

tawakal, zuhud, dan khauf kepada Allah merupakan puncak dari proses pendidikan 

dan pembentukan diri. Nilai-nilai ini bukan hanya menjadi norma, tetapi juga 

 
10 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din Juz 3, 65. 
11 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 11. 



menjadi jalan keselamatan. Imam Al-Ghazali membagi jiwa manusia menjadi tiga 

tingkatan: 

 1. Al-nafs al-ammarah (jiwa yang condong pada keburukan) 

 2. Al-nafs al-lawwamah (jiwa yang mencela diri sendiri ketika berbuat 

salah) 

 3. Al-nafs al-muthma’innah (jiwa yang tenang dan tunduk kepada Allah)⁵ 

 Nilai-nilai seperti sabar, syukur, ridha, dan tawakal, adalah tanda bahwa 

seseorang telah sampai pada tingkat nafs muthma’innah. Oleh karena itu, bagi 

Imam Al-Ghazali, pembinaan nilai bukan hanya bertujuan membentuk manusia 

baik secara sosial, tetapi lebih jauh membentuk manusia yang arif billah (mengenal 

Allah secara mendalam). 

 Konsep nilai menurut Imam Al-Ghazali sangat relevan dalam konteks 

pendidikan dan pembinaan karakter di era modern. Di tengah krisis nilai dan 

degradasi moral, gagasan Imam Al-Ghazali tentang keterpaduan antara ilmu, amal, 

dan nilai spiritual menjadi sangat penting. Ia mengingatkan bahwa pendidikan tanpa 

nilai akan melahirkan manusia cerdas tetapi berbahaya, sementara nilai tanpa ilmu 

akan melahirkan fanatisme tanpa arah. 

 Implikasi dari pandangan ini adalah perlunya pendidikan karakter yang 

holistik, yang tidak hanya mencerdaskan akal, tetapi juga menyucikan jiwa dan 

membentuk hati nurani. Dalam konteks ini, nilai menurut Imam Al-Ghazali dapat 

menjadi fondasi utama dari pendidikan berbasis spiritualitas dan akhlak. 

 Lebih jauh lagi, sistem pendidikan nasional termasuk dalam kerangka 

Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila (P5)—dapat mengambil inspirasi dari 



Imam Al-Ghazali dengan menekankan nilai-nilai inti seperti: beriman dan 

bertakwa, berkebhinekaan global, bergotong royong, bernalar kritis, mandiri, dan 

kreatif, yang seluruhnya sejatinya telah diajarkan dalam kerangka nilai-nilai 

spiritual dan akhlak oleh Imam Al-Ghazali lebih dari sembilan abad yang lalu. 

 Nilai-nilai pendidikan karakter merupakan seperangkat prinsip moral dan 

etika yang dijadikan dasar dalam proses pendidikan untuk membentuk kepribadian 

peserta didik secara utuh, meliputi aspek sikap, perilaku, cara berpikir, serta 

tanggung jawab individu dalam kehidupan pribadi, sosial, dan kebangsaan. 

Pendidikan karakter tidak hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan, tetapi 

menekankan internalisasi nilai agar peserta didik mampu bertindak secara sadar, 

konsisten, dan bertanggung jawab sesuai dengan nilai-nilai kebaikan universal.¹ 

Secara konseptual, nilai dalam pendidikan karakter mencakup nilai religius, moral, 

sosial, dan budaya yang diyakini kebenarannya dan dijadikan pedoman hidup. 

Nilai-nilai tersebut ditanamkan melalui proses pembiasaan, keteladanan, dan 

refleksi agar membentuk karakter yang stabil dan berkelanjutan dalam diri 

individu.² 

 Maksud utama dari nilai-nilai pendidikan karakter adalah membentuk 

manusia yang berakhlak mulia, berkepribadian kuat, serta mampu 

menyeimbangkan kecerdasan intelektual, emosional, dan spiritual. Pendidikan 

karakter diarahkan agar peserta didik tidak hanya mengetahui mana yang baik, 

tetapi juga memiliki kemauan dan kebiasaan untuk melakukan kebaikan tersebut 

dalam kehidupan sehari-hari.³ 



Selain itu, nilai-nilai pendidikan karakter dimaksudkan sebagai upaya preventif 

terhadap degradasi moral dan krisis nilai dalam masyarakat. Melalui pendidikan 

karakter, individu diharapkan memiliki integritas, empati sosial, kedisiplinan, serta 

kesadaran tanggung jawab sebagai warga negara dan makhluk Tuhan.⁴ 

Dalam konteks pendidikan nasional Indonesia, nilai-nilai pendidikan karakter juga 

dimaksudkan untuk menginternalisasi nilai-nilai Pancasila agar terwujud generasi 

yang beriman, mandiri, bernalar kritis, kreatif, gotong royong, dan berkebinekaan 

global.⁵ 

Footnote 

Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect 

and Responsibility, (New York: Bantam Books, 1991), hlm. 51. 

Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam, (Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 2012), hlm. 38. 

Kemendiknas, Pengembangan Pendidikan Budaya dan Karakter Bangsa, (Jakarta: 

Pusat Kurikulum, 2010), hlm. 9. 

Doni Koesoema A., Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak di Zaman 

Global, (Jakarta: Grasindo, 2010), hlm. 90. 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Profil Pelajar Pancasila, (Jakarta: 

Kemendikbud, 2021), hlm. 3. 

2. Klasifikasi Nilai menurut Imam Al-Ghazali  

 Dalam khazanah pemikiran Islam klasik, Imam Abu Hamid Al-Ghazali 

adalah salah satu tokoh penting yang banyak membahas persoalan nilai (al-qiyam), 

terutama dalam kaitannya dengan akhlak, pendidikan, dan spiritualitas. Nilai bagi 



Imam Al-Ghazali bukan sekadar seperangkat aturan sosial, tetapi merupakan sarana 

untuk menyempurnakan jiwa manusia dan mengantarkannya pada tujuan tertinggi: 

ma'rifatullah. Oleh karena itu, pembahasan tentang klasifikasi nilai dalam 

pandangan Imam Al-Ghazali tidak dapat dipisahkan dari kerangka etika, tasawuf, 

dan filsafat yang menjadi fondasi pemikirannya. 

 Dalam karya-karya utamanya seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din, Mizan al-‘Amal, 

dan Kimiya al-Sa‘ādah, Imam Al-Ghazali menyusun sistem klasifikasi nilai yang 

mencerminkan sintesis antara ilmu akhlak, filsafat moral, dan pendidikan spiritual. 

Ia mengkaji nilai dalam hubungannya dengan perbuatan manusia, keadaan jiwa, 

serta tujuan akhir kehidupan. Nilai-nilai dalam pandangan Imam Al-Ghazali 

memiliki dimensi normatif dan transformatif artinya nilai tidak hanya memberi 

pedoman tentang apa yang baik dan buruk, tetapi juga mengarahkan manusia untuk 

berubah dari kondisi nafsu rendah kepada derajat kesempurnaan ruhani. 

 Klasifikasi nilai dalam pemikiran Imam Al-Ghazali dapat dimengerti 

melalui pembagian nilai menjadi tiga kategori besar: nilai intelektual, nilai etis, dan 

nilai spiritual. Ketiga kategori ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling berkaitan 

membentuk struktur kepribadian yang utuh. Nilai intelektual berkaitan dengan 

pengetahuan dan akal sebagai sarana memahami kebenaran. Bagi Imam Al-

Ghazali, akal adalah cahaya yang menunjukkan jalan, namun akal saja tidak cukup 

jika tidak dibimbing oleh wahyu dan disertai oleh tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). 

Dalam hal ini, nilai pengetahuan menjadi dasar bagi nilai-nilai yang lebih tinggi. 

          Nilai etis merupakan dimensi kedua dari klasifikasi Imam Al-Ghazali, dan 

ini mencakup akhlak mulia yang harus dimiliki seorang Muslim. Ia membedakan 



antara akhlak yang bersumber dari pembiasaan sosial dan akhlak yang lahir dari 

hati yang bersih. Menurutnya, akhlak sejati adalah yang bersumber dari fitrah yang 

telah disucikan. Imam Al-Ghazali menyusun klasifikasi akhlak atau nilai etis 

berdasarkan pada empat kekuatan jiwa manusia: al-quwwah al-‘aqliyyah (akal), al-

quwwah al-ghadhabiyyah (emosi/marah), al-quwwah al-shahwiyyah (nafsu 

syahwat), dan al-quwwah al-qudsiiyyah (jiwa spiritual). Masing-masing kekuatan 

jiwa ini, apabila diseimbangkan, akan melahirkan nilai-nilai kebajikan. 

Sebagai contoh, dari kekuatan akal yang seimbang, lahirlah nilai hikmah 

(kebijaksanaan). Dari kekuatan marah yang terkendali, muncul nilai syaja’ah 

(keberanian). Dari pengendalian terhadap nafsu syahwat, lahirlah nilai ‘iffah 

(penjagaan diri). Dan dari kombinasi ketiganya, terbentuklah nilai keadilan (‘adl), 

yang merupakan induk dari semua nilai moral. Inilah yang disebut Imam Al-

Ghazali sebagai akhlak fadhilah, atau nilai-nilai utama yang harus ditanamkan 

melalui pendidikan dan pembiasaan. 

 Nilai-nilai ini tidak bersifat netral, tetapi memiliki arah transendental. 

Artinya, nilai menurut Imam Al-Ghazali selalu berorientasi pada Allah sebagai 

sumber kebenaran mutlak. Oleh karena itu, nilai etis seperti kejujuran, amanah, 

sabar, dan syukur tidak hanya bermakna dalam relasi sosial, tetapi juga sebagai 

bentuk pengabdian kepada Tuhan. Nilai-nilai ini bukan semata-mata etika 

horizontal, tetapi bagian dari ibadah yang vertikal. 

 Dimensi nilai yang ketiga dalam klasifikasi Imam Al-Ghazali adalah nilai 

spiritual. Di sinilah Imam Al-Ghazali menampilkan keunikannya dibanding 

pemikir moral lain. Ia menempatkan nilai-nilai spiritual di puncak hirarki nilai, 



karena menurutnya, tujuan utama manusia adalah mencapai sa‘adah (kebahagiaan 

hakiki), yang hanya bisa diraih melalui penyucian jiwa dan kedekatan dengan 

Allah. Nilai-nilai seperti khauf (takut kepada Allah), raja’ (harap), tawakkal, ridha, 

mahabbah (cinta ilahi), dan ikhlas merupakan nilai-nilai spiritual yang hanya dapat 

diraih melalui latihan batin (riyadhah nafs), muhasabah, dan dzikrullah. 

         Imam Al-Ghazali menyebut bahwa nilai-nilai spiritual ini hanya bisa 

dipahami dan dirasakan oleh orang yang telah melampaui pengetahuan lahir dan 

masuk ke dalam dimensi hakikat. Ia menulis bahwa “barang siapa tidak mengalami, 

maka ia tidak akan mengerti” (man lam yadzūq lam ya‘rif).12 Oleh karena itu, 

pendidikan nilai menurut Imam Al-Ghazali tidak hanya berkaitan dengan transfer 

ilmu, tetapi juga transformasi jiwa melalui praktik keagamaan yang mendalam. 

 Selain pembagian nilai berdasarkan dimensi jiwa dan tujuan hidup, Imam 

Al-Ghazali juga membedakan antara nilai yang bersifat intrinsik dan nilai yang 

bersifat instrumental. Nilai intrinsik adalah nilai yang dicari karena dirinya sendiri, 

seperti kebenaran, kebaikan, dan cinta kepada Allah. Sementara nilai instrumental 

adalah nilai yang berguna untuk mencapai tujuan tertentu, seperti harta, kedudukan, 

atau ilmu duniawi. Imam Al-Ghazali memperingatkan bahwa manusia sering kali 

tertipu oleh nilai-nilai instrumental yang tampak menyenangkan, padahal 

sesungguhnya bisa menjauhkan dari nilai hakiki. 

 Dalam kerangka ini, Imam Al-Ghazali menggunakan istilah al-khayr al-

haqiqi (kebaikan sejati) untuk nilai-nilai yang benar-benar membawa manfaat 

abadi, dan al-khayr al-mawhūm (kebaikan semu) untuk nilai-nilai yang hanya 

 
12 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din Juz 3, 112. 



memuaskan hawa nafsu sesaat. Ia menjelaskan bahwa manusia yang hanya 

mengikuti keinginan duniawi tanpa menyaringnya melalui ilmu dan iman akan 

terjebak dalam nilai-nilai semu. Oleh karena itu, pemurnian nilai menjadi bagian 

penting dari proses pendidikan dan pembentukan karakter. 

 Sebagai seorang sufi dan ahli filsafat, Imam Al-Ghazali menekankan bahwa 

nilai-nilai luhur tidak akan tertanam kecuali melalui mujahadah (perjuangan batin) 

dan muraqabah (pengawasan diri). Pendidikan yang menekankan pada aspek 

kognitif semata tidak akan mampu menanamkan nilai yang sejati. Ia menulis dalam 

Ihya’ ‘Ulum al-Din bahwa “nilai bukanlah apa yang terucap oleh lisan, tetapi apa 

yang dibuktikan oleh amal dan istiqamah hati”. Maka, integrasi antara ilmu, amal, 

dan ikhlas adalah cara mencapai nilai sejati menurut Imam Al-Ghazali. 

 Dalam konteks masyarakat, Imam Al-Ghazali juga menyampaikan bahwa 

nilai harus menjadi basis kehidupan sosial yang adil dan seimbang. Ia menyebutkan 

bahwa masyarakat yang dibangun atas dasar kejujuran, keadilan, tolong-menolong, 

dan kepedulian akan mendekati tatanan yang diridhai Allah. Sebaliknya, 

masyarakat yang dibangun atas dasar tamak, dengki, kesombongan, dan 

ketidakadilan adalah masyarakat yang jauh dari nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, 

klasifikasi nilai Imam Al-Ghazali tidak hanya bersifat personal tetapi juga sosial. 

Ia melihat nilai sebagai sarana pembinaan individu sekaligus rekonstruksi 

masyarakat. 

 Klasifikasi nilai yang dikemukakan oleh Imam Al-Ghazali juga memiliki 

aspek pedagogis yang sangat kuat. Ia menekankan bahwa nilai harus ditanamkan 

sejak dini, melalui keteladanan guru dan orang tua. Dalam Ayyuha al walad, ia 



menasihati muridnya bahwa ilmu tanpa amal adalah bencana, dan amal tanpa niat 

yang benar adalah kesia-siaan. Ia juga memperingatkan agar pendidikan tidak 

hanya mengejar prestise atau status sosial, tetapi mengarahkan murid kepada nilai-

nilai ruhani dan akhlak.13 

 Karya-karya Imam Al-Ghazali secara konsisten menunjukkan bahwa nilai 

adalah inti dari seluruh aktivitas manusia. Tidak ada amal yang bernilai tanpa niat 

yang benar, dan tidak ada ilmu yang bermanfaat tanpa nilai. Oleh karena itu, 

klasifikasi nilai menurutnya bukan hanya pengelompokan akademik, tetapi peta 

jalan spiritual menuju Allah. Klasifikasi ini mencerminkan pandangan holistik 

tentang manusia sebagai makhluk jasmani dan ruhani, akali dan spiritual, individu 

dan sosial. 

 Jadi, klasifikasi nilai menurut Imam Al-Ghazali mencerminkan pemikiran 

yang mendalam, integratif, dan transformatif. Ia tidak sekedar mengelompokkan 

nilai berdasarkan jenis atau fungsi, tetapi menempatkan nilai dalam kerangka 

tazkiyah al-nafs, pembentukan akhlak, dan pencapaian tujuan hidup manusia. 

Klasifikasi ini relevan untuk dijadikan dasar dalam pengembangan pendidikan 

karakter dan spiritualitas, baik dalam ranah individu maupun masyarakat. 

Pemikiran Imam Al-Ghazali mengajarkan bahwa nilai bukan hanya soal apa yang 

benar, tetapi juga bagaimana manusia menjadi benar. 

 
13 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 13. 



3. Hubungan Nilai dengan Pembentukan Kepribadian menurut Imam Al-

Ghazali  

 Imam Al-Ghazali, dalam berbagai karyanya seperti Ihya' Ulumuddin, 

Bidayah al Hidayah, dan Mizanul Amal, memberikan perhatian besar pada 

pembentukan kepribadian manusia berdasarkan nilai-nilai Islam. Menurutnya, 

kepribadian yang baik dibangun atas dasar nilai-nilai akhlak yang berakar pada 

syariat, akal, dan pengalaman spiritual seseorang.  

 Imam Al-Ghazali membagi jiwa manusia ke dalam beberapa bagian, yaitu 

akal (al-‘aql), nafsu (al-nafs), dan hati (al-qalb). Akal berfungsi sebagai alat untuk 

memahami kebenaran dan membedakan antara yang baik dan yang buruk. Nafs 

sering kali menjadi sumber dorongan hawa nafsu yang dapat menjauhkan manusia 

dari kesempurnaan moral. Sementara itu, hati merupakan pusat kesadaran spiritual 

yang menentukan baik buruknya seseorang dalam pandangan Allah.  

 Dalam kitab Bidayah al Hidayah, Imam Al-Ghazali menekankan bahwa 

pembentukan kepribadian harus dimulai dengan menanamkan nilai-nilai dasar yang 

mencerminkan kesalehan pribadi. Ia berkata:  

Ketahuilah bahwa permulaan hidayah adalah ketakwaan lahir dan akhir hidayah 

adalah ketakwaan batin. Jika engkau telah diberi taufik untuk menjaga 

ketakwaan lahiriah secara terus-menerus, maka lambat laun engkau akan sampai 

kepada ketakwaan batin. 14 

 

 Dari kutipan ini, jelas bahwa nilai utama dalam pembentukan kepribadian 

menurut Imam Al-Ghazali adalah takwa, yang melibatkan kesadaran akan Tuhan 

dalam setiap aspek kehidupan. Nilai-nilai lain yang harus ditanamkan dalam diri 

 
14 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 10. 



seseorang mencakup kesabaran (sabr), keikhlasan (ikhlas), rasa syukur (syukur), 

dan ketawadhuan (tawadhu’).   

 Imam Al-Ghazali juga memberikan perhatian terhadap pendidikan moral 

yang berkelanjutan. Ia menekankan bahwa seseorang tidak hanya harus mengetahui 

nilai-nilai tersebut tetapi juga harus berusaha untuk mengamalkannya dalam 

kehidupan sehari-hari. Dalam Ihya' Ulumuddin, ia menyebutkan bahwa kepribadian 

seseorang dibentuk oleh kebiasaannya:  

Ketahuilah bahwa akhlak yang baik diperoleh dengan kebiasaan yang terus-

menerus dalam mengerjakan amal kebaikan. Jika seseorang membiasakan 

dirinya dengan suatu perilaku, maka ia akan menjadi bagian dari kepribadiannya. 
15 

 

 Dari sini dapat dipahami bahwa nilai dalam pembentukan kepribadian 

bukanlah sesuatu yang bersifat instan tetapi membutuhkan latihan yang terus 

menerus. Imam Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa hati manusia ibarat cermin 

yang harus selalu dibersihkan dari kotoran dosa dan hawa nafsu agar dapat 

memantulkan cahaya ilahi. Dalam hal ini, mujahadah (perjuangan melawan hawa 

nafsu) menjadi bagian penting dalam membentuk kepribadian yang baik.  

 Dalam Mizanul Amal, Imam Al-Ghazali menjelaskan empat tipe manusia 

berdasarkan nilai-nilai yang mereka pegang dalam kepribadian mereka:  

a. Orang yang memiliki ilmu dan amal: Ini adalah manusia yang sempurna 

karena ia memiliki pengetahuan tentang kebenaran dan juga mengamalkannya.  

b. Orang yang memiliki ilmu tetapi tidak beramal: Ini adalah manusia yang 

memiliki keunggulan dalam wawasan tetapi gagal menerapkan ilmunya.  

 
15 Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din Juz 3. h. 43. 



c. Orang yang tidak memiliki ilmu tetapi beramal: Ini adalah manusia yang 

berbuat baik tanpa memahami dasar-dasar kebaikan, sehingga rawan melakukan 

kesalahan.  

d. Orang yang tidak memiliki ilmu dan tidak beramal – Ini adalah manusia 

yang berada dalam kesesatan dan kebodohan.16  

 Berdasarkan pembagian ini, Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa nilai 

yang paling utama dalam pembentukan kepribadian adalah keseimbangan antara 

ilmu dan amal. Seseorang tidak bisa hanya mengandalkan pengetahuan tanpa 

implementasi, dan sebaliknya, amal yang dilakukan tanpa dasar ilmu juga bisa 

menyesatkan.  

 Dalam kesimpulannya, Imam Al-Ghazali mengajarkan bahwa kepribadian 

seseorang adalah cerminan dari nilai-nilai yang ditanamkan dalam dirinya. Nilai-

nilai tersebut meliputi takwa, kesabaran, keikhlasan, ketawadhuan, dan usaha terus 

menerus dalam melawan hawa nafsu. Ia juga menekankan pentingnya pendidikan 

moral dan kebiasaan baik yang dilakukan secara berulang untuk membentuk 

karakter yang kuat.  

 

4. Kesinambungan antara Nilai-nilai Religius, Sosial, dan Individual menurut 

Imam Al-Ghazali  

 Imam al-Ghazali dalam berbagai karyanya seperti Ihya' Ulumuddin, 

Bidayah al Hidayah, dan Mizanul Amal membahas bagaimana nilai-nilai religius, 

sosial, dan individual saling berkaitan dalam membentuk manusia yang ideal 

 
16 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Mizan al-‘Amal. h. 76. 



menurut ajaran Islam. Bagi Imam Al-Ghazali, kesempurnaan manusia tidak hanya 

terletak pada hubungannya dengan Tuhan, tetapi juga dalam interaksi sosialnya dan 

pembinaan dirinya secara pribadi. Ketiga aspek ini tidak bisa dipisahkan, karena 

ketiganya saling mendukung dalam mencapai tujuan hidup yang hakiki, yaitu 

kebahagiaan dunia dan akhirat.  

 Nilai-nilai religius adalah fondasi utama dalam kehidupan seseorang 

menurut Imam Al-Ghazali. Keimanan kepada Allah, kepatuhan terhadap syariat, 

dan kedekatan spiritual merupakan nilai yang harus tertanam dalam diri setiap 

individu. Ia menekankan bahwa ibadah bukan hanya ritual, tetapi harus melahirkan 

efek yang nyata dalam kehidupan pribadi dan sosial. Dalam Ihya’ Ulumuddin, ia 

mengatakan:  

"Sesungguhnya ilmu yang bermanfaat adalah yang mendorong seseorang untuk 

bertakwa kepada Allah, menjauhi larangan-Nya, dan mengamalkan perintahNya. 

Ilmu tanpa amal hanyalah hujjah yang akan memperberat hisab di hari kiamat."17  

 Dari sini terlihat bahwa nilai religius tidak boleh hanya berhenti pada teori 

atau pengetahuan semata, tetapi harus diterjemahkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam kitab Bidayah al Hidayah, Imam Al-Ghazali juga menekankan bahwa awal 

dari jalan hidayah adalah kepatuhan lahiriah terhadap perintah agama, dan 

kesempurnaannya adalah pencapaian ketakwaan batiniah.  

 Namun, nilai religius tidak dapat berdiri sendiri tanpa dukungan nilai sosial. 

Imam Al-Ghazali berpendapat bahwa seseorang yang hanya berfokus pada 

kesalehan pribadi tetapi tidak peduli terhadap orang lain belum mencapai 

 
17Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Iḥya ‘Ulum ad-Din, Juz 1. 



kesempurnaan Islam. Ia menjelaskan bahwa manusia adalah makhluk sosial yang 

tidak dapat hidup sendiri. Dalam Ihya’ Ulumuddin, ia menulis bahwa hubungan 

baik dengan sesama manusia merupakan bagian dari kesempurnaan iman:  

   Seseorang tidak dapat mencapai kesempurnaan iman sebelum ia mencintai 

saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya sendiri, dan seseorang tidak dapat 

disebut baik jika ia hanya memperhatikan dirinya sendiri tanpa peduli terhadap 

orang lain.18  

 

          Oleh karena itu, Imam Al-Ghazali menekankan pentingnya adab dalam 

berinteraksi dengan sesama. Seseorang harus memiliki rasa kasih sayang, 

kejujuran, amanah, dan kesabaran dalam bergaul. Menurutnya, interaksi sosial yang 

baik adalah cerminan dari kualitas spiritual seseorang. Dalam Mizanul Amal, ia 

menjelaskan bahwa manusia yang sempurna adalah mereka yang mampu 

menyeimbangkan antara hubungan dengan Tuhan dan hubungan dengan manusia:  

"Hakikat kebajikan bukan hanya dalam banyaknya ibadah, tetapi dalam 

kesempurnaan akhlak dan kepedulian terhadap sesama. Orang yang paling 

dicintai Allah adalah mereka yang paling bermanfaat bagi orang lain."19 

 

 Selain nilai religius dan sosial, Imam Al-Ghazali juga memberikan 

perhatian khusus terhadap nilai individual, yaitu bagaimana seseorang membangun 

dirinya menjadi pribadi yang berakhlak mulia dan memiliki kesadaran diri yang 

tinggi. Ia menekankan pentingnya mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu) 

dan muhasabah (introspeksi diri) dalam membangun kepribadian yang baik. Dalam 

Ihya’ Ulumuddin, ia berkata:  

  Barang siapa yang tidak pernah menghitung dirinya sendiri setiap hari, maka 

ia akan terjerumus dalam kebinasaan. Seorang mukmin yang bijak adalah yang 

selalu memperbaiki dirinya sebelum ajal menjemputnya.20 

 
18 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin juz 2. h. 67. 
19 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Mizan al-‘Amal. h. 32. 
20 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din Juz 3. h. 45. 



 

 Dalam pembentukan kepribadian, Imam Al-Ghazali juga menekankan 

pentingnya ilmu dan kebiasaan baik. Ia berpendapat bahwa seseorang tidak lahir 

dengan akhlak yang sempurna, tetapi membentuknya melalui latihan dan disiplin 

diri. Oleh karena itu, ia menasehatkan agar setiap individu membiasakan diri 

dengan amal kebaikan  secara konsisten hingga menjadi bagian dari karakternya. 

Dalam Mizanul Amal, ia menegaskan:  

Akhlak yang baik tidak diperoleh dalam sekejap, tetapi melalui latihan dan 

kebiasaan yang terus-menerus. Jika seseorang melatih dirinya dalam 

kesabaran, maka ia akan menjadi penyabar. Jika seseorang melatih dirinya 

dalam keikhlasan, maka ia akan menjadi ikhlas.21 

 

 Dari pemaparan di atas, dapat disimpulkan bahwa menurut Imam Al-

Ghazali, nilai religius, sosial, dan individual memiliki kesinambungan yang erat 

dalam membentuk manusia yang ideal. Nilai religius menjadi landasan utama yang 

membentuk kesadaran seseorang akan tujuan hidupnya. Nilai sosial menjadi 

implementasi nyata dari keimanan dalam kehidupan bermasyarakat, karena 

seseorang tidak bisa dikatakan beriman dengan sempurna jika ia tidak memiliki 

kepedulian terhadap orang lain. Sementara itu, nilai individual berkaitan dengan 

bagaimana seseorang membangun dirinya sendiri melalui introspeksi, mujahadah, 

dan kebiasaan baik agar menjadi manusia yang benar-benar berakhlak mulia.  

 Dalam pandangan Imam Al-Ghazali, ketiga nilai ini harus berjalan seiring. 

Keberagamaan tanpa akhlak yang baik dalam masyarakat akan melahirkan 

kesalehan yang kering dan cenderung individualistis. Sebaliknya, interaksi sosial 

tanpa dasar religius akan melahirkan kehidupan yang jauh dari nilai-nilai spiritual 

 
21 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Mizan al-‘Amal. h. 23. 



dan moral. Demikian pula, pengembangan kepribadian tanpa nilai religius dan 

sosial akan menjadikan seseorang egois dan tidak peduli terhadap lingkungan 

sekitarnya. Oleh karena itu, seseorang yang ingin mencapai kesempurnaan harus 

mengharmonikan nilai-nilai religius, sosial, dan individual dalam kehidupan sehari-

harinya.  

5. Nilai-nilai Pendidikan Karakter dalam kitab Ayyuha al walad Karya Imam 

Al-Ghazali  

 Dalam kitab Ayyuha al walad, Imam Al-Ghazali menyampaikan nasihat-

nasihat bijak kepada seorang muridnya yang meminta petunjuk hidup. Meski 

singkat, kitab ini sarat dengan nilai-nilai pendidikan karakter yang bersifat universal 

dan kontekstual, bahkan masih sangat relevan dengan kebutuhan pendidikan abad 

ke-21. Imam Al-Ghazali tidak sekadar menyampaikan nasihat moral, tetapi 

menjabarkan prinsip-prinsip pembentukan karakter yang mengakar kuat pada 

spiritualitas, ilmu, dan amal. Dengan pendekatan sufistik yang khas, ia 

mengarahkan pembentukan karakter tidak hanya untuk kebaikan sosial, tetapi juga 

sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah. Dalam konteks pendidikan di 

Indonesia, nilai-nilai yang terkandung dalam Ayyuha al walad sangat berkaitan erat 

dengan enam dimensi Profil Pelajar Pancasila (P5), yakni beriman dan bertakwa 

kepada Tuhan yang maha esa dan berakhlak mulia, mandiri, bernalar kritis, kreatif, 

bergotong royong, dan berkebinekaan global. 

 Salah satu nilai paling mendasar dalam Ayyuha al walad adalah keikhlasan 

dalam berilmu dan beramal. Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa amal yang 

dilakukan bukan karena Allah akan sia-sia. Ia menulis, "Wahai anakku, apabila 

engkau beramal selama seribu tahun tetapi tidak disertai keikhlasan, engkau tidak 



akan mendapatkan pahala"22. Keikhlasan di sini bukan sekadar niat, tetapi 

kesadaran batin bahwa segala amal harus tertuju kepada Allah semata, tanpa pamrih 

duniawi. Dalam dimensi P5, nilai ini selaras dengan karakter beriman dan bertakwa 

kepada Tuhan yang maha esa serta berakhlak mulia. Ketulusan hati menjadi fondasi 

dalam beragama, menjauhi riya’, dan mendorong integritas dalam tindakan. 

Pendidikan karakter seperti ini mendorong peserta didik untuk jujur, memiliki 

orientasi spiritual, dan menjalankan tanggung jawab moral secara konsisten. 

 Nilai muhasabah atau introspeksi menjadi salah satu ajaran utama yang 

diulang dalam kitab ini. Imam Al-Ghazali berkata, “Wahai anakku, jadikanlah 

dirimu sebagai pengawas atas amalmu, sebagaimana engkau mengawasi orang 

lain.”23 Ini menunjukkan pentingnya kesadaran diri sebagai karakter moral yang 

mendalam. Dalam konteks P5, muhasabah sangat berkaitan dengan karakter 

“mandiri”, di mana peserta didik didorong untuk mengenali potensi dan 

kelemahannya sendiri serta bertanggung jawab atas proses belajar dan 

pembentukan dirinya. Ketika seorang pelajar terbiasa mengevaluasi dirinya sendiri, 

ia akan tumbuh menjadi pribadi yang tahan terhadap tekanan eksternal dan tidak 

mudah larut dalam pengaruh negatif. 

 Imam Al-Ghazali juga menekankan pentingnya memiliki guru yang shalih 

dan berilmu. Ia menulis, “Jangan engkau ambil ilmu dari orang yang tidak beramal, 

karena orang yang seperti itu seperti lilin: menerangi orang lain tetapi dirinya 

sendiri terbakar.”24 Hal ini mengajarkan pentingnya keteladanan, bahwa pendidikan 

 
22 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 12. 
23 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 25. 
24 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 20. 



karakter tidak hanya bisa ditransfer lewat kata-kata, tetapi harus melalui contoh 

nyata dari pendidik. Dalam Profil Pelajar Pancasila, ini sangat erat dengan nilai 

“bergotong royong” dan “berkebinekaan global”, karena seorang pelajar diajarkan 

untuk menghargai guru, sesama, dan lingkungan belajar yang majemuk. 

Keteladanan membentuk sikap saling menghormati dan kolaborasi lintas latar 

belakang, sesuatu yang sangat dibutuhkan dalam dunia global yang pluralistik. 

 Nilai zuhud atau sikap sederhana terhadap dunia juga menjadi salah satu 

ajaran penting dalam kitab ini. Imam Al-Ghazali memperingatkan bahwa cinta 

dunia adalah akar dari segala kesalahan. Ia berkata, “Jangan engkau tertipu oleh 

dunia. Ia penuh tipuan dan cepat berlalu. Dunia adalah rumah orang yang tidak 

memiliki rumah di akhirat.”25 Sikap zuhud bukan berarti menolak dunia 

sepenuhnya, melainkan menempatkannya secara proporsional. Karakter ini penting 

dalam membentuk pelajar yang tidak konsumtif, tidak materialistik, dan tidak 

menjadikan kekayaan sebagai tolok ukur kesuksesan. Dalam P5, nilai ini 

memperkuat dimensi “mandiri” dan “berakhlak mulia”, karena menanamkan 

kesadaran hidup sederhana, tidak mudah tergoda gaya hidup hedonistik, dan 

mampu mengendalikan diri. 

 Nilai taubat dan rasa takut kepada Allah juga menjadi pilar dalam 

pendidikan karakter versi Imam Al-Ghazali. Ia tidak hanya berbicara tentang ilmu 

dan amal, tetapi juga pentingnya menyadari kelemahan diri dan selalu kembali 

kepada Allah. Ia menulis, “Wahai anakku, hari-harimu adalah lembaran-lembaran 

catatan amal. Maka, jangan engkau isi kecuali dengan yang baik-baik.”26 Ini 

 
25 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuhal Walad, 30. 
26 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuha al walad, 27. 



merupakan ajaran mendalam tentang pentingnya tanggung jawab spiritual atas 

waktu, umur, dan tindakan. Dalam konteks P5, kesadaran seperti ini menumbuhkan 

karakter yang taat beribadah, bertanggung jawab, dan memiliki orientasi pada 

kehidupan jangka panjang, bukan sekadar kesuksesan instan. 

 Dimensi gotong royong secara eksplisit memang tidak banyak dibahas 

dalam kitab ini, namun nilai kasih sayang dan kepedulian terhadap sesama dapat 

disimpulkan dari prinsip Imam Al-Ghazali tentang adab sosial. Ia mengingatkan 

agar seseorang tidak meremehkan orang lain dan tidak merasa lebih baik dari 

sesama. Dalam bagian nasehatnya, ia menulis bahwa termasuk kebodohan besar 

ketika seseorang menilai dirinya lebih baik dari orang lain yang secara lahiriah 

tampak lebih rendah, karena bisa jadi justru orang itulah yang lebih tinggi 

derajatnya di sisi Allah27. Ini menunjukkan nilai empati dan penghormatan terhadap 

martabat sesama manusia, yang merupakan pilar penting dari gotong royong dan 

kebhinekaan dalam Profil Pelajar Pancasila. 

 Jika dianalisis lebih dalam, seluruh nilai yang diangkat oleh Imam Al-

Ghazali dalam kitab Ayyuha al walad bersifat saling terkait dan menyatu dalam 

kerangka pembentukan karakter yang utuh. Pendidikan tidak sekedar membentuk 

pelajar yang pandai, tetapi pelajar yang sadar akan tujuan hidupnya, mampu 

mengenali dirinya, menjaga niat dan tindakan, serta membangun relasi yang 

harmonis dengan Tuhan dan sesama. Pendekatan teosentris Imam Al-Ghazali ini 

dapat dikontekstualisasikan dalam sistem pendidikan modern dengan menanamkan 

kesadaran spiritual tanpa meninggalkan nalar kritis dan kemampuan sosial. 

 
27 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuhal Walad, 28. 



Kombinasi antara nilai-nilai tradisional Islam dan nilai-nilai pendidikan nasional 

melalui P5 bukanlah sesuatu yang kontradiktif, melainkan saling memperkuat dan 

memperkaya arah pendidikan karakter yang lebih utuh. 

 6.  Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Dalam Kitab Bidâyah al Hidâyah 

  Kitab Bidayah al Hidayah karya Imam Al-Ghazali merupakan salah satu 

karya monumental yang menyajikan pedoman praktis dalam menempuh jalan 

menuju Allah. Ditulis dalam bahasa yang sederhana namun sarat dengan makna, 

kitab ini menyuguhkan nilai-nilai dasar dalam pendidikan akhlak dan spiritualitas 

yang sangat relevan dengan pembentukan karakter pelajar masa kini. Imam Al-

Ghazali memulai kitab ini dengan pengingat yang sangat halus tetapi menggugah, 

bahwa ilmu yang tidak diiringi hidayah akan menjadi bencana di akhirat. Oleh 

sebab itu, pendidikan yang benar adalah pendidikan yang mengarahkan manusia 

kepada Allah dan menjadikan akhlak mulia sebagai landasan hidup. Prinsip-prinsip 

moral dalam kitab ini selaras dengan dimensi Profil Pelajar Pancasila, yang 

menekankan pembentukan pelajar beriman, mandiri, bernalar kritis, kreatif, 

bergotong royong, dan berkebinekaan global. 

           Dalam pendahuluannya, Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa permulaan 

hidayah adalah ketaatan lahiriah melalui syariat, dan kesempurnaannya adalah 

ketaatan batiniah melalui pembersihan hati. Hal ini mencerminkan pentingnya 

integritas antara pengetahuan, praktik, dan kesadaran spiritual. Ia menulis, “Ilmu 

tanpa amal adalah kegilaan, dan amal tanpa ilmu adalah kesia-siaan.”28 Di sini, 

Imam Al-Ghazali menunjukkan bahwa karakter tidak hanya dibentuk oleh 

 
28 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 3. 



kebiasaan eksternal, tetapi juga ditopang oleh kedalaman spiritual. Dalam kerangka 

P5, nilai ini mencerminkan pentingnya keseimbangan antara “bernalar kritis” dan 

“beriman serta bertakwa kepada Tuhan yang maha esa”, di mana pelajar diharapkan 

berpikir logis sekaligus berakhlak mulia dan sadar akan tanggung jawab 

spiritualnya. 

            Dalam bab tentang adab bangun tidur hingga tidur kembali, Imam Al-

Ghazali menguraikan akhlak dan adab sehari-hari yang membentuk karakter mulia. 

Ia menekankan pentingnya disiplin waktu, mengawali hari dengan doa, menjaga 

lisan, memanfaatkan waktu untuk belajar, menghindari pergaulan buruk, serta 

menjaga kebersihan lahir dan batin. Ia menulis, “Jangan engkau isi harimu dengan 

selain dzikir, ilmu, atau ibadah, karena waktu adalah kehidupanmu.”29 Nilai ini 

mendorong terbentuknya karakter pelajar yang disiplin, sadar waktu, dan 

berorientasi pada produktivitas. Dalam dimensi P5, ini bersesuaian dengan karakter 

“mandiri” dan “beriman serta bertakwa kepada Tuhan yang maha esa”. Seorang 

pelajar yang memanfaatkan waktunya untuk kebaikan adalah pelajar yang berjiwa 

besar dan bertanggung jawab atas proses pertumbuhan dirinya. 

            Nilai muhasabah menjadi bagian penting dalam kitab ini. Imam Al-Ghazali 

menekankan pentingnya menghisab diri sebelum tidur, merenungi perbuatan yang 

telah dilakukan, dan bertekad untuk memperbaiki kesalahan esok harinya. Ia 

menulis, “Jika engkau mendapati bahwa dirimu melakukan kebaikan, maka pujilah 

Allah. Dan jika engkau mendapati bahwa engkau berbuat buruk, maka mintalah 

ampunan dan bertekad untuk tidak mengulanginya.”30 Nilai ini membentuk 

 
29 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 10. 
30Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 26. 



karakter yang reflektif dan bertanggung jawab, yang dalam konteks P5 bersesuaian 

dengan karakter “mandiri” dan “berakhlak mulia”. Pelajar yang mampu 

mengevaluasi diri akan lebih mudah tumbuh sebagai pribadi yang dewasa secara 

emosional dan spiritual, serta mampu menata arah hidupnya secara sadar. 

              Imam Al-Ghazali juga menekankan pentingnya menjaga pergaulan, 

menjauhi teman yang buruk akhlaknya, dan memilih sahabat yang saleh. Dalam 

bab tentang adab dalam bersahabat, ia menyatakan, “Jika engkau melihat temanmu 

banyak bicara yang sia-sia, maka tinggalkanlah ia.”31 Nasihat ini bukan semata-

mata tentang seleksi sosial, melainkan tentang pendidikan karakter dalam 

lingkungan. Pelajar yang berada dalam lingkungan yang mendukung akhlak baik 

akan lebih mudah menumbuhkan nilai-nilai positif dalam dirinya. Ini berkaitan erat 

dengan dimensi “bergotong royong” dan “berkebinekaan global”, karena dalam 

proses sosial pelajar harus mampu membangun relasi yang sehat, menghargai 

perbedaan, serta saling menasehati dalam kebaikan. 

             Imam Al-Ghazali juga membahas dengan sangat halus tentang pentingnya 

menundukkan pandangan, menjaga hati dari kesombongan, dan menjauhkan diri 

dari riya’. Ia menekankan bahwa amalan sekecil apa pun, jika dilakukan karena 

Allah, akan bernilai tinggi. Sebaliknya, amal besar yang dilakukan karena ingin 

dipuji manusia akan kehilangan nilainya. Dalam salah satu kutipan beliau menulis, 

“Berhati-hatilah terhadap riya’, karena ia adalah penyakit yang tersembunyi.”32 

Dalam konteks pendidikan karakter, nilai ini mengajarkan tentang ketulusan, 

kejujuran, dan integritas pribadi. Hal ini sangat relevan dengan dimensi “beriman 

 
31Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 30. 
32 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 36. 



dan bertakwa kepada Tuhan yang maha esa serta berakhlak mulia”, dan juga 

mendukung nilai “mandiri” karena mendorong pelajar untuk bertindak berdasarkan 

nilai, bukan tekanan eksternal atau pencitraan sosial. 

            Ketekunan dalam ibadah juga menjadi penekanan kuat dalam kitab Bidayah 

al Hidayah. Imam Al-Ghazali menyusun panduan harian dalam beribadah, mulai 

dari shalat, puasa, dzikir, hingga memperbanyak doa. Dalam penjelasannya, ia 

menekankan bahwa konsistensi lebih penting daripada banyaknya ibadah. Ia 

menulis, “Amal yang sedikit tetapi terus-menerus lebih disukai Allah daripada yang 

banyak tetapi terputus.”33Nilai ketekunan dan kontinuitas ini sangat penting dalam 

pendidikan karakter. Dalam P5, ini berhubungan erat dengan karakter “mandiri” 

dan “beriman”, di mana pelajar ditanamkan semangat istiqamah dan kesabaran 

dalam menjalani proses belajar dan kehidupan spiritual. 

            Imam Al-Ghazali tidak mengabaikan aspek adab terhadap orang tua dan 

guru. Dalam bagian akhir kitab, ia menulis bahwa ridha Allah tergantung pada ridha 

orang tua dan bahwa keberkahan ilmu tergantung pada adab terhadap guru. Ia 

menyampaikan, “Jangan pernah mengangkat suara di hadapan gurumu, dan jangan 

memandangnya dengan tatapan tidak hormat.”34 Ini menanamkan nilai hormat, 

kerendahan hati, dan rasa syukur. Dalam konteks P5, ini sangat erat kaitannya 

dengan nilai “bergotong royong” dan “berkebinekaan global”, karena pelajar 

diajarkan untuk hidup dalam nilai-nilai penghormatan kepada otoritas moral dan 

sosial yang lebih tinggi, serta menghargai tradisi, budaya, dan kebijaksanaan orang 

lain. 

 
33 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 44. 
34 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 51. 



             Dimensi spiritualitas yang sangat kental dalam kitab ini tidak menjadikan 

pelajar bersifat eksklusif atau fanatik, melainkan justru membentuk pribadi yang 

peka terhadap nilai, rendah hati, dan sadar posisi dirinya di hadapan Tuhan dan 

sesama manusia. Imam Al-Ghazali menanamkan semangat rendah hati, dengan 

mengatakan bahwa seorang penuntut ilmu tidak seharusnya merasa lebih tinggi dari 

orang lain hanya karena mengetahui suatu hal. Ia berkata, “Janganlah engkau 

merasa bangga atas ilmu, sebab orang yang paling tahu adalah yang paling takut 

kepada Allah.”35 Ini menjadi pelajaran penting dalam membentuk pelajar yang 

tidak arogan, dan terbuka terhadap keberagaman pandangan, yang merupakan 

bagian dari dimensi “berkebinekaan global” dalam P5. 

           Jika dianalisis secara menyeluruh, nilai-nilai pendidikan karakter dalam 

Bidayah al Hidayah bersifat integral. Ia tidak hanya menyentuh aspek ritual, tetapi 

juga adab sosial, pengelolaan waktu, pergaulan, kesadaran diri, dan penghormatan 

terhadap sesama. Seluruh nilai tersebut bukan hanya untuk membentuk kesalehan 

pribadi, tetapi juga untuk menciptakan tatanan sosial yang harmonis. Inilah yang 

menjadi kekuatan khas pemikiran Imam Al-Ghazali bahwa pendidikan sejati adalah 

pendidikan jiwa, dan karakter unggul adalah buah dari keterpaduan antara ilmu, 

amal, dan kesadaran batin. 

           Dalam konteks pendidikan Indonesia saat ini, Bidayah al Hidayah dapat 

menjadi sumber inspirasi untuk memperkuat implementasi P5. Nilai-nilainya dapat 

diintegrasikan ke dalam pembelajaran tematik, kegiatan reflektif, program 

pembiasaan, dan budaya sekolah. Pendekatan Al-Ghazali yang humanistik dan 

 
35 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 54. 



spiritual dapat memberikan ruh bagi pelaksanaan P5 yang tidak hanya menargetkan 

kompetensi, tetapi juga orientasi moral dan keteladanan spiritual dalam pendidikan 

karakter. 

 

C.  Hubungan Antar Nilai Pendidikan Karakter menurut Imam Al Ghazali  

  Imam Al-Ghazali dalam berbagai karyanya, seperti Iḥya’ ‘Ulum al-Din, 

Ayyuha al walad, dan Bidayah al Hidayah, tidak hanya memaparkan nilai-nilai 

pendidikan karakter secara terpisah, melainkan juga menjalin nilai-nilai tersebut 

dalam hubungan yang saling melengkapi dan membentuk struktur karakter yang 

utuh. Bagi Imam Al-Ghazali, pembentukan akhlak mulia bukan sekadar 

menanamkan satu-dua sifat baik secara terisolasi, melainkan mengintegrasikan 

seluruh unsur keutamaan dalam jiwa sehingga terbentuk harmoni antara dimensi 

spiritual, intelektual, dan sosial. Hubungan antar nilai inilah yang menunjukkan 

bahwa karakter bukan hanya hasil tempaan moral, melainkan buah dari perjalanan 

rohani yang disertai dengan pengendalian diri, latihan amal, dan bimbingan ilmu 

yang benar. 

 Pada inti pemikiran Imam Al-Ghazali, hubungan antara nilai-nilai karakter 

seperti keikhlasan, ilmu, amal, tawakal, sabar, dan taubat bersifat hierarkis 

sekaligus saling terkait. Keikhlasan adalah landasan awal yang meluruskan niat 

setiap amal. Tanpa keikhlasan, amal akan kehilangan maknanya. Namun, 

keikhlasan tidak mungkin tumbuh dalam kekosongan ilmu, karena pengetahuanlah 

yang membimbing manusia kepada keikhlasan yang benar. Dalam Ayyuha al 

walad, Imam Al-Ghazali menulis bahwa “Ilmu adalah pemimpin amal, dan amal 



adalah pengikutnya”36. Artinya, keikhlasan memerlukan ilmu agar dapat 

membedakan antara amal yang benar dan amal yang keliru. Hubungan ini bersifat 

fungsional, salah satu nilai mengarahkan dan menyempurnakan nilai yang lainnya. 

Dalam konteks P5, dimensi “beriman dan bertakwa kepada Tuhan yang maha esa 

serta berakhlak mulia” tidak akan berjalan efektif tanpa didukung oleh dimensi 

"bernalar kritis", karena pelajar yang berakhlak sekaligus harus mampu memahami, 

menalar, dan menginternalisasi nilai tersebut secara logis dan reflektif. 

 Nilai ilmu, amal, dan akhlak menurut Imam Al-Ghazali tidak berdiri sendiri, 

tetapi terikat dalam sistem etika yang utuh. Ilmu yang tidak diamalkan adalah 

bencana, dan amal yang tidak berlandaskan ilmu adalah kesia-siaan. Hal ini 

menunjukkan keterhubungan langsung antara intelektualitas dan spiritualitas. Imam 

Al-Ghazali dalam Iḥya menyatakan bahwa “Ilmu tanpa amal adalah hujjah atas 

kebinasaanmu”37, yang bermakna bahwa hubungan ilmu dan amal bukan pilihan, 

tetapi keharusan simultan. Dalam pendidikan karakter, ini mengisyaratkan bahwa 

pelajar harus tidak hanya memahami nilai-nilai, tetapi juga mempraktikkannya 

dalam kehidupan sehari-hari. Di sinilah keterkaitan dengan P5 tampak sangat 

relevan, dimensi “mandiri” dan “berakhlak mulia” tidak bisa berkembang optimal 

jika tidak disertai internalisasi dan penerapan nyata dari apa yang dipelajari. 

 Nilai sabar dan tawakal dalam pemikiran Imam Al-Ghazali juga memiliki 

keterkaitan yang erat dan mendalam. Ia mengajarkan bahwa sabar adalah kekuatan 

dalam menahan diri dari dorongan hawa nafsu, sementara tawakal adalah 

kepasrahan kepada kehendak Allah setelah upaya dilakukan. Dalam Bidayah al 

 
36  Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al Ghazali, Ayyuha al walad, 15. 
37 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Iḥya ‘Ulum ad-Din, Juz 1, 64. 



Hidayah, ia menyampaikan bahwa “orang yang tidak sabar tidak akan mampu 

bertahan dalam jalan ketaatan, dan orang yang tidak bertawakal akan mudah goyah 

ketika ujian datang”38. Hubungan ini menampilkan bahwa karakter tidak dibentuk 

oleh satu sifat saja, melainkan oleh jalinan nilai-nilai yang saling menguatkan. 

Sabar mendukung ketekunan dalam belajar, dan tawakal membentuk ketenangan 

dalam menghadapi kegagalan atau hasil yang tidak sesuai harapan. Kedua nilai ini 

erat kaitannya dengan dimensi P5 seperti "mandiri", karena mendorong daya juang 

dan resiliensi, serta "beriman dan bertakwa", karena mencerminkan hubungan 

vertikal manusia dengan Tuhan dalam setiap usaha. 

 Nilai muhasabah atau introspeksi diri memiliki relasi yang erat dengan nilai 

taubat dan kejujuran. Seseorang tidak mungkin bertaubat jika ia tidak terlebih 

dahulu melakukan muhasabah, dan ia tidak akan mungkin melakukan muhasabah 

tanpa kejujuran terhadap dirinya sendiri. Dalam Iḥya, Imam Al-Ghazali 

menjelaskan pentingnya menghisab diri setiap hari sebagai cermin jiwa agar tidak 

lalai39. Hubungan ini membentuk siklus perbaikan diri yang berkelanjutan, dimana 

pelajar didorong untuk menyadari kesalahan, memperbaikinya, dan tumbuh 

menjadi pribadi yang lebih baik. Dalam kerangka P5, nilai ini sangat terkait dengan 

dimensi “mandiri” dan “berakhlak mulia”, karena menciptakan pelajar yang 

bertanggung jawab, jujur terhadap diri, serta terbuka terhadap perbaikan diri secara 

terus-menerus. 

 Keteladanan juga menjadi nilai yang tidak berdiri sendiri dalam pemikiran 

Imam Al-Ghazali. Ia menekankan bahwa guru bukan hanya menyampaikan ilmu, 

 
38 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 27. 
39 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Iḥya ‘Ulum ad-Din, Juz 1, 42. 



tetapi menjadi model nyata dari nilai yang diajarkan. Dalam Ayyuha al walad, 

Imam Al-Ghazali menulis, “Ambillah ilmu dari orang yang amalnya sejalan dengan 

ilmunya, karena yang demikian itu akan lebih besar pengaruhnya”40. Ini 

menunjukkan hubungan antara ilmu, amal, dan keteladanan. Dalam dunia 

pendidikan kontemporer, pelajar belajar bukan hanya dari buku dan ceramah, tetapi 

juga dari perilaku nyata guru, lingkungan, dan sistem yang menaungi mereka. Ini 

sangat erat kaitannya dengan dimensi “bergotong royong” dan “berkebinekaan 

global” dalam P5, di mana pelajar diajak untuk menghormati, belajar dari, dan 

meneladani karakter baik dari orang lain tanpa melihat latar belakang. 

 Hubungan antar nilai dalam pendidikan karakter menurut Imam Al-Ghazali 

juga bersifat dinamis. Tidak semua nilai berkembang sekaligus, tetapi satu nilai 

dapat menjadi pintu masuk bagi pengembangan nilai lainnya. Misalnya, seseorang 

yang mulai dengan menjaga waktu dan disiplin dalam ibadah, lama-kelamaan akan 

mengembangkan kesabaran, keikhlasan, dan tanggung jawab. Hubungan progresif 

ini tampak jelas dalam Bidayah al Hidayah, ketika Imam Al-Ghazali menyusun 

struktur amal harian secara berurutan, dari adab bangun tidur, disiplin waktu, 

menjaga lisan, hingga pada akhirnya membangun pengendalian nafsu dan menjaga 

hati dari penyakit batin41. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai karakter berkembang 

secara bertahap dan saling menopang, bukan sebagai unsur terpisah. Dalam P5, hal 

ini sejalan dengan prinsip pembelajaran berkelanjutan (lifelong learning) dan 

penguatan profil pelajar sebagai proses dinamis yang terintegrasi dalam kehidupan 

sehari-hari. 

 
40 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayatul Hidayah, 18. 
41 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 10–18. 



 Jika ditinjau lebih luas, hubungan antar nilai dalam pemikiran Imam Al-

Ghazali mengarah pada satu tujuan utama penyempurnaan jiwa atau tazkiyatun 

nafs. Semua nilai-nilai tersebut bukan hanya untuk membentuk manusia baik dalam 

konteks sosial, tetapi untuk menjadikan manusia sebagai hamba yang dekat dengan 

Tuhannya. Ini adalah pendekatan teosentris yang menempatkan nilai-nilai karakter 

dalam bingkai spiritual yang kuat. P5 sebagai kerangka pendidikan nasional 

memiliki benang merah yang kuat dengan gagasan ini, terutama dalam dimensi 

“beriman dan bertakwa kepada Tuhan yang maha esa serta berakhlak mulia”. 

Integrasi nilai-nilai spiritual dan moral dalam pendidikan karakter sebagaimana 

ditawarkan oleh Imam Al-Ghazali dapat menjadi fondasi kokoh bagi pembangunan 

generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga bermoral dan berjiwa besar. 

 

D. Keterkaitan Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam Kitab Ayyuhâ al Walad 

dan Bidâyah al Hidâyah dengan Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila  

            Dalam konteks pendidikan karakter, dua karya monumental Imam Al-

Ghazali, yaitu Ayyuhâ al Walad dan Bidâyah al Hidâyah, memuat prinsip-prinsip 

nilai yang relevan dan mendalam untuk membentuk kepribadian peserta didik yang 

utuh secara moral dan spiritual. Nilai-nilai tersebut tidak hanya berdimensi individu 

tetapi juga sosial, sehingga memiliki keterkaitan yang erat dengan Profil Pelajar 

Pancasila (P5) yang saat ini menjadi arah pembinaan karakter dalam Kurikulum 

Merdeka di Indonesia. Nilai-nilai dalam kedua kitab ini mencerminkan keenam 

dimensi utama P5, yakni beriman dan bertakwa kepada Tuhan yang maha esa dan 



berakhlak mulia, berkebinekaan global, gotong royong, mandiri, bernalar kritis, dan 

kreatif. 

 Kitab Ayyuhâ al Walad menekankan pentingnya ilmu yang bermanfaat dan 

amal saleh sebagai inti dari pendidikan. Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu 

tanpa amal adalah sia-sia dan tidak akan memberi manfaat pada kehidupan dunia 

maupun akhirat, dalam hal ini Imam Al-Ghazali juga menekankan pentingnya 

ibadah yang ikhlas, menghindari riya, dan selalu mengingat Allah dalam setiap 

perbuatan. Dalam konteks P5, prinsip ini sejalan dengan dimensi "beriman, 

bertakwa kepada Tuhan yang maha esa, dan berakhlak mulia" yaitu dalam elemen 

”akhlak beragama”, yang mengedepankan integritas antara pengetahuan dan 

tindakan dalam kehidupan sehari-hari.  

 Seorang pelajar yang tidak hanya cerdas secara kognitif tetapi juga 

menjadikan ilmunya sebagai alat untuk berbuat baik telah mencerminkan ideal 

Profil Pelajar Pancasila yang diharapkan oleh negara. Imam Al-Ghazali berkata, 

“Ilmu yang tidak menjauhkan engkau dari maksiat dan tidak mendekatkan kepada 

Allah, tidak termasuk ilmu yang bermanfaat”42. Hal ini menunjukkan bahwa 

pendidikan karakter tidak bisa dipisahkan dari tujuan spiritual yang tinggi. 

            Selanjutnya, Bidâyah al Hidâyah sebagai kitab panduan bagi para pemula 

dalam meniti jalan hidayah, memberikan perhatian besar pada pembiasaan akhlak 

dalam keseharian. Dalam kitab ini, Imam Al-Ghazali mengajarkan tata cara adab 

kepada orang tua, guru, dan sesama manusia, juga menyusun jadwal ibadah dan 

perilaku dari pagi hingga malam, sebagai latihan disiplin rohani. Nilai kedisiplinan, 

 
42 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuhal Walad, 15. 



tanggung jawab, dan pengendalian diri yang dilatih melalui struktur harian yang 

ketat sangat berkaitan erat dengan dimensi "mandiri"  dan "berakhlak mulia" dalam 

Profil Pelajar Pancasila, karena sub elemen dalam mandiri salah satunya adalah 

”disiplin” yaitu termasuk pada sub elemen ”regulasi diri” yaitu memiliki motivasi 

intrinsik untuk memulai dan menyelesaikan tugas tanpa bergantung pada orang 

lain.43 

 Dimensi mandiri juga ada pada kitab Ayyuhâ al Walad yaitu pada perkataan 

Imam Al Ghazali الحيَا هو  ةالوقتُ  hal tersebut menunjukkan bahwa mementingkan 

waktu adalah bagian dari disiplin, yang mana disiplin adalah termasuk dari sub 

elemen dari regulasi diri, sedangkan regulasi diri termasuk pada dimensi mandiri 

dalam P5.44 

 Kemandirian bukanlah sekadar kemampuan untuk melakukan sesuatu 

sendiri, tetapi kemampuan untuk mengatur diri, menahan hawa nafsu, dan 

mematuhi nilai-nilai yang diyakini benar, meski tanpa pengawasan. Contoh mandiri 

dalam kitab Ayyuhâ al Walad dan Bidâyah al Hidâyah adalah mengatur waktu 

untuk ibadah, menjauhi kelalaian dan beristiqamah dalam beramal. 

          Salah satu nilai sentral dari Ayyuhâ al Walad adalah keikhlasan dalam 

beramal. Imam Al-Ghazali mewanti-wanti agar setiap amal tidak dilakukan demi 

pujian manusia, tetapi semata-mata untuk mendapatkan ridha Allah. Keikhlasan ini 

merupakan bagian dari dimensi akhlak yaitu elemen akhlak beragama dalam P5 dan 

juga berkaitan erat dengan nilai integritas. Pelajar yang ikhlas akan bekerja keras 

 
43 Akhmad Zaeni, Kurikulum Merdeka pada Pembelajaran Madrasah (Pekalongan: PT 

Nasya Expanding Management, 2023), h. 57. 
44 Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuhal Walad, 7. 



bukan karena ingin dipuji, tetapi karena menyadari tanggung jawab moral dan 

spiritualnya. Dalam sistem pendidikan modern, nilai ini penting untuk mencegah 

praktik manipulatif, seperti mencontek atau mengejar nilai tinggi tanpa pemahaman 

yang utuh. Imam Al-Ghazali menulis, “Beramallah bukan karena ingin kemuliaan 

dunia, karena engkau akan merugi. Niatkan untuk akhirat dan ridha Allah”45. 

 Di sisi lain, dalam Bidâyah al Hidâyah, Imam Al-Ghazali juga menekankan 

pentingnya memilih teman yang saleh dan lingkungan yang baik dan membantu 

sesama tanpa pamrih serta menjaga hubungan baik antar manusia. Hal ini bersinergi 

dengan dimensi "gotong royong" yaitu pada elemen ”kolaborasi”, ”kepedulian”, 

dan ”berbagi” serta "berkebinekaan global" yaitu pada elemen ”komunikasi” dan 

”interaksi antar budaya”, karena pembentukan karakter tidak hanya berakar pada 

internalisasi nilai individu, tetapi juga dibentuk oleh interaksi sosial yang sehat dan 

produktif.  

 Pelajar yang hidup dalam lingkungan sosial yang berempati, saling 

menolong, dan menjunjung nilai-nilai kemanusiaan akan lebih mudah 

mengembangkan kepekaan sosial dan semangat gotong royong. Imam Al-Ghazali 

menjelaskan bahwa teman yang baik adalah yang “apabila engkau melihatnya, 

engkau teringat kepada Allah”46. Ini merupakan landasan spiritual bagi terciptanya 

komunitas belajar yang mendukung nilai-nilai Pancasila. 

 Keterkaitan nilai-nilai dalam kitab ini juga tampak dalam dorongan untuk 

senantiasa melakukan muhasabah atau refleksi diri. Dalam Ayyuhâ al Walad, murid 

 
45  Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al Ghazali, Ayyuha al walad, 22. 
46 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, Bidayah al Hidayah, 69. 



diajak untuk merenungi sejauh mana amal perbuatannya sesuai dengan nilai-nilai 

kebenaran. Ini berkorelasi dengan dimensi "bernalar kritis" yaitu pada elemen 

”merefleksi dan mengevaluasi pemikiran”, di mana pelajar diajak untuk tidak hanya 

menerima informasi, tetapi juga merenungi, menilai, dan mengevaluasi apa yang 

mereka lakukan dan pelajari. Proses muhasabah yang ditanamkan oleh Imam Al-

Ghazali melatih peserta didik untuk terus meningkatkan kualitas dirinya secara 

sadar dan reflektif, yang dalam konteks pendidikan modern disebut sebagai 

pembelajar sepanjang hayat. 

 Demikian pula, kreatifitas sebagai bagian dari P5 tidak hanya dimaknai 

sebagai kemampuan mencipta secara teknis, tetapi juga sebagai kecerdikan dalam 

menyampaikan kebaikan, ini termasuk dalam elemen ”menghasilkan karya dan 

tindakan yang orisinal”. Dalam kedua kitab, terutama Ayyuhâ al Walad, Imam Al-

Ghazali banyak memberikan nasehat dalam bentuk cerita, perumpamaan, dan 

analogi. Ini mengajarkan bahwa cara menyampaikan kebaikan juga harus 

mempertimbangkan konteks dan cara yang menarik. Dengan demikian, kreatifitas 

tidak hanya berfungsi dalam bidang seni atau teknologi, tetapi juga dalam 

menyebarkan nilai dan dakwah. Gaya penulisan yang menyentuh dan komunikatif 

dari Imam Al-Ghazali menjadi model penting bagi pengembangan cara berpikir 

kreatif yang tetap berpijak pada nilai. 

 Nilai-nilai yang terdapat dalam Ayyuhâ al Walad dan Bidâyah al Hidâyah 

dapat dikatakan tidak hanya relevan, tetapi juga mendasar bagi pembangunan 

karakter pelajar Indonesia. Meski ditulis berabad-abad lalu, pesan moral dan 

pendidikan spiritual Imam Al-Ghazali tetap hidup dan menjawab kebutuhan zaman. 



Sinergi antara nilai-nilai klasik Islam dan kerangka modern P5 membuktikan bahwa 

pembentukan manusia berkarakter tidak bisa dilepaskan dari akar tradisi dan nilai 

luhur yang telah teruji waktu. Oleh karena itu, pengintegrasian dua kitab ini dalam 

penguatan Profil Pelajar Pancasila merupakan langkah strategis untuk 

membumikan pendidikan karakter yang transformatif. 

 

TABEL 4.1 KETERKAITAN NILAI-NILAI PENDIDIKAN KARAKTER 

DALAM KITAB AYYUHÂ AL WALAD DAN BIDÂYAH AL HIDÂYAH 

DENGAN PROJEK PENGUATAN PROFIL PELAJAR PANCASILA 

 

No Ayyuhâ al Walad Bidâyah al 

Hidâyah 

Dimensi Profil 

Pelajar 

Pancasila 

Keterkaitan 

1. Pentingnya ilmu 

yang bermanfaat 

dan amal saleh 

sebagai inti dari 

pendidikan 

Tata cara adab 

kepada orang 

tua dan guru 

 

Beriman, 

bertakwa 

kepada tuhan 

yang maha esa, 

dan berakhlak 

mulia 

Membentuk 

landasan 

spiritual yang 

selaras dengan 

dimensi 

pertama P5, 

yaitu  beramal 

ibadah dan dan 

berakhlak 

mulia 

 الوقتُ هو الحيَاة  .2

ini menunjukkan 

bahwa 

mementingkan 

waktu adalah 

bagian dari disiplin 

 Jadwal ibadah 

dan perilaku 

dari pagi hingga 

malam, sebagai 

latihan disiplin 

rohani. 

Disiplin (Sub 

Elemen dari 

Mandiri) 

Melatih 

kemandirian 

dan tanggung 

jawab pribadi 

terhadap 

kewajiban 

agama dan 

sosial. 

3. Sikap saling 

menolong, berbagi 

ilmu dan amal serta 

bekerja sama dalam 

kebaikan atas dasar 

keikhlasan dan 

tanggung jawab 

Pentingnya 

memilih teman 

yang saleh dan 

lingkungan 

yang baik dan 

membantu 

sesama tanpa 

Gotong 

Royong yaitu 

pada elemen 

”kolaborasi”, 

”kepedulian”, 

dan ”berbagi” 

Menumbuhkan 

kepedulian 

sosial dan 

kebersamaan 

agama dan 

sosial. 



pamrih serta 

menjaga 

hubungan baik 

antar manusia 

4. Murid diajak untuk 

merenungi sejauh 

mana amal 

perbuatannya sesuai 

dengan nilai-nilai 

kebenaran. 

Dorongan 

untuk 

senantiasa 

melakukan 

muhasabah 

atau refleksi 

diri 

Bernalar kritis 

yaitu pada 

elemen 

”merefleksi 

dan 

mengevaluasi 

pemikiran”, 

Mengarahkan 

pelajar untuk 

berpikir kritis 

namun tetap 

menjunjung 

adab. 

5.  Imam Al-Ghazali 

banyak memberikan 

nasehat dalam 

bentuk cerita, 

perumpamaan, dan 

analogi. Ini 

mengajarkan bahwa 

cara menyampaikan 

kebaikan juga harus 

mempertimbangkan 

konteks dan cara 

yang menarik 

Kemampuan 

menggunakan 

akal dan 

kesadaran 

spiritual untuk 

mengatur 

hidup, 

mengendalikan 

diri dan 

memperbaiki 

akhlak secara 

aktif dan 

bertanggung 

jawab 

Kreatif Kreatif dalam 

mengatur 

kehidupan 

6. Sikap terbuka, 

rendah hati dan 

berakhlak mulia 

dalam berinteraksi 

dengan siapapun. 

Memilih teman 

yang saleh dan 

lingkungan 

yang baik dan 

membantu 

sesama tanpa 

pamrih serta 

menjaga 

hubungan baik 

antar manusia 

Berkebinekaan 

Global yaitu 

pada elemen 

”komunikasi” 

dan ”interaksi 

antar budaya 

Pembentukan 

karakter tidak 

hanya berakar 

pada 

internalisasi 

nilai individu, 

tetapi juga 

dibentuk oleh 

interaksi sosial 

yang sehat dan 

produktif.  

 

 

 

Dari tabel di atas dapat dipahami bahwa nilai-nilai pendidikan karakter yang 

dirumuskan oleh Imam Al-Ghazali dalam Ayyuhâ al Walad dan Bidâyah al 

Hidâyah memiliki relevansi yang kuat dengan dimensi Profil Pelajar Pancasila. 



Setiap nilai yang diajarkan Imam Al-Ghazali tidak hanya berorientasi pada 

pembentukan pribadi religius, tetapi juga mencakup dimensi sosial, moral, dan 

intelektual yang menjadi fondasi karakter pelajar Indonesia. Nilai-nilai seperti 

keimanan, kejujuran, disiplin, kesabaran, dan tolong-menolong menunjukkan 

keselarasan antara ajaran tasawuf akhlaki Al-Ghazali dengan nilai-nilai luhur 

Pancasila yang menekankan keseimbangan antara hubungan manusia dengan 

Tuhan, sesama manusia, dan dirinya sendiri. 

Ayyuhâl Walad dan Bidâyah al Hidâyah memiliki kelebihan yang signifikan 

apabila ditinjau dari perspektif Profil Pelajar Pancasila (P5). Kedua karya Imam Al-

Ghazali ini memberikan landasan pendidikan karakter yang bersifat mendasar dan 

transendental, karena pembentukan karakter tidak hanya diarahkan pada perilaku 

lahiriah, tetapi berakar pada pembinaan hati dan kesadaran spiritual. Nilai-nilai 

seperti kejujuran, kesabaran, tanggung jawab, kemandirian, dan kepedulian sosial 

dalam kedua kitab tersebut lahir dari proses tazkiyatun nafs, yakni upaya pensucian 

jiwa melalui pengendalian hawa nafsu dan pembiasaan amal saleh. Dengan 

demikian, karakter yang terbentuk tidak bersifat sementara atau bergantung pada 

aturan eksternal, melainkan tumbuh dari kesadaran batin individu. 

Selain itu, Ayyuhal Walad dan Bidayatul Hidayah menampilkan integrasi 

yang kuat antara iman, ilmu, dan amal. Imam Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu 

yang tidak diamalkan tidak akan membawa manfaat, sementara amal tanpa niat 

yang ikhlas kehilangan nilai spiritualnya. Pandangan ini sejalan dengan tujuan P5 

dalam membentuk pelajar yang beriman dan berakhlak mulia, namun memiliki 

kelebihan karena menyatukan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam 



satu kesatuan yang tidak terpisahkan. Pendidikan karakter tidak dipahami sebagai 

penguasaan konsep semata, tetapi sebagai proses internalisasi nilai yang 

diwujudkan dalam perilaku nyata. 

Kelebihan lain dari kedua kitab tersebut terletak pada pandangannya tentang 

pendidikan karakter sebagai proses sepanjang hayat. Pembinaan akhlak tidak 

dibatasi oleh ruang dan waktu pendidikan formal, melainkan berlangsung terus-

menerus melalui muhasabah, riyadhah, dan peningkatan kualitas amal. Pendekatan 

ini memberikan makna bahwa karakter ideal tidak pernah bersifat final, tetapi selalu 

membutuhkan perbaikan diri. Dalam konteks ini, nilai-nilai P5 seperti kemandirian, 

tanggung jawab, dan bernalar kritis mendapatkan penguatan yang lebih mendalam 

karena berlandaskan kesadaran diri dan kedisiplinan spiritual. 

Lebih jauh, Ayyuhâl Walad dan Bidâyah al Hidâyah juga unggul dalam 

pendekatan preventif terhadap krisis moral. Imam Al-Ghazali tidak hanya 

menekankan perilaku baik, tetapi secara tegas mengingatkan bahaya penyakit hati 

seperti riya’, hasad, ujub, dan cinta dunia yang dapat merusak karakter manusia. 

Pendekatan ini memberikan ketahanan moral bagi individu dalam menghadapi 

tantangan zaman modern, sehingga nilai-nilai P5 dapat dijalankan secara konsisten 

dan tidak mudah tergeser oleh pengaruh negatif lingkungan. 

Secara keseluruhan, kelebihan Ayyuhâl Walad dan Bidâyah al Hidâyah 

dibandingkan dengan kerangka P5 terletak pada kedalaman spiritual, integrasi nilai 

yang menyeluruh, serta orientasi pembinaan karakter yang berkelanjutan. Oleh 

karena itu, kedua kitab karya Imam Al-Ghazali ini dapat diposisikan sebagai 



sumber nilai dan rujukan etik yang memperkaya dan menguatkan implementasi 

Profil Pelajar Pancasila dalam konteks pendidikan karakter di Indonesia.  

Dengan demikian, ajaran Imam Al-Ghazali dapat menjadi sumber inspirasi 

dalam implementasi pendidikan karakter di era modern, khususnya dalam konteks 

Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila (P5) yang bertujuan membentuk peserta 

didik beriman, berakhlak mulia, mandiri, bernalar kritis, bergotong royong, dan 

berwawasan global. 

 

 

 

 


